

## The ESSENTIAL BṛHADĀRAṇYAKA UPANIṢAD of the YAJUR-VEDA

#### SARVAMANGALA FOUNDATION

Translated in the light of Śaṅkarācārya's explanation by Āchārya Vidyābhāskar

Visit our website www.sarvamangala.org.uk

No part of this book may be used or reproduced in any manner without written permission from the publisher, except in the context of reviews.

Every reasonable attempt has been made to identify owners of copyright. Errors or omissions will be corrected in subsequent editions.

© 2020 Translation by Āchārya Vidyābhāskar

© 2020 Sarvamangala Foundation, Switzerland & United Kingdom EDITOR Āchārya Vidyābhāskar

TEMPLATE AND LAYOUT DESIGNER
Vladimir Maliutin

content designer Divya S. Kaushik, B. Lustig

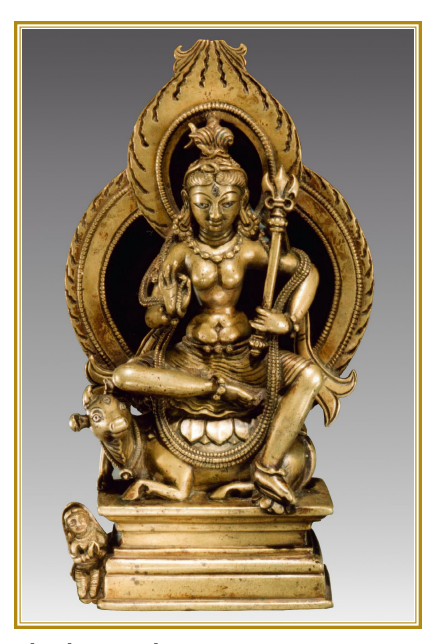
PRIMARY TYPEFACES Cormorant Garamond EB Garamond Goldenbook Monlam Sanskrit 2003 Trajan Pro 3

T. Laufer, Hima Bindu Rebelly,
Julian M. Stuart, Milan Amin,
Divya Sagar Kaushik, B. Lustig,
A. Prajapati, Dr. Jaimin Shukla

— Āchārya Vidyābhāskar, publisher



# The ESSENTIAL BṛHADĀRAṇYAKA UPANIṢAD of the YAJUR-VEDA



PĀRVATĪ UPON NANDĪ

Like Maitreyī and Gārgī in the Upaniṣad, the Goddess embodies female wisdom and power.

Ancient Indian Statue, ca. 900-999, Rubin Museum @ Himalayan Art Resources

### The ESSENTIAL BRHADĀRAŅYAKA UPANIṢAD of the YAJUR-VEDA

Śānti-Mantra Prayer for Peace

ॐ पूर्णमदः पूर्णिमदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविशष्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः

om pūrņam adaḥ pūrṇam idam pūrṇāt pūrṇam udacyate pūrṇasya pūrṇam ādāya pūrṇam evāvaśiṣyate om śāntiḥ śāntiḥ

That [Absolute Reality] is perfect, this [relative reality] is perfect. From the perfect the perfect arises. Taking the perfect away from the perfect the perfect alone remains.

Peace, Peace, Peace

1.4.1. In the beginning this relative world of multiplicity was only Ātman, the true nature, of the nature of Puruṣa as Virāṭ, cosmic intelligence.

Looking around it saw nothing other than itself.

It uttered 'So'ham asmi', 'That I am', at the start.

Therefore it received the name Aham, 'I'.

That is why even now when someone is called out to, he first declares 'It's me', and only then says the other name he has.

As it was before (pūrva) all this universe, as it has burnt (auṣat) all evils, therefore it is Puruṣa.

•••

1.4.2. He, Puruṣa as the cosmic intelligence, worried as it seemed to be all alone.

That is why even today someone worries who is all alone.

He observed:

'As there is nothing other than myself, what am I afraid of?'

Then his worry subsided, for what was there to fear?

Worry arises only from another, from something perceived to be separate from oneself.

#### 1.4.7. Then before its unfolding,

this universe was non-manifested like the sprout within a seed.

It became manifest through name and form:

'That has such a name,

this has such a form.'

That is why even today everything in this world

becomes manifest through name and form:

'That has such a name,

this has such a form.'

This Atman, Consciousness, entered everything here up to the nails like a razor in its case. or like fire, the all-sustaining, is present in every flammable substance that carries fire. They do not perceive it, as it is incomplete when perceived merely in part: When breathing it has the name of the Prāṇa life-breath, when speaking it is called speech, when seeing it is called sight, when hearing it is called the ear, when thinking it is *called* mind: *Yet* these are merely the names of its actions. One therefore who meditates on only one of these does not realise the Whole. as this Reality is incomplete when it is *meditated upon* only as one *of these*.

Therefore one should meditate upon *these* as *integrated within* the Ātman alone: here all these become one.

This is to be sought for: this which is the Ātman of all this – everything is known when this is known.

Just as one seeks out *a lost animal* by *following* its trail, similarly one who realises this attains renown, *the insight of nonduality*, and glory, *liberation*.

1.4.8. That which is this innermost Ātman is lovelier than a child, lovelier than any possession, lovelier than everything else. If one were to address someone who says that something other than the Ātman is lovely: 'What you hold to be lovely will perish', he would indeed be right to say this and his word will come true. One should meditate only upon the Ātman as lovely. One who meditates upon the Ātman as lovely – what is lovely to him never perishes.

1.4.9. They say that by the realisation of Brahman, *ultimate Reality*, humans know that they become the All.

But what did that Brahman know whereby it became the All?

1.4.10. *All* this was Brahman, *ultimate Reality*, in the beginning.

It knew itself, 'I am Brahman, ultimate Reality',

hence it became everything -

he among the Devas, the luminous ones,

who recognised it, became that:

the same with the Rsis,

the same with humans.

Thus perceiving this

the Rși Vāmadeva declared,

'I was Manu, I was the Sun'.

Thus even now one who realises

'I am Brahman, ultimate Reality':

he becomes the All -

even the Devas, the luminous ones,

cannot bring about his downfall:

as he is their own Ātman.

Thus one who worships another as a deity,

as 'That is separate, I am separate',

he does not understand:

he is like an animal of the Devas.

Even as many animals serve and nourish a human,

thus each person nourishes the Devas.

If just one animal is taken away,

it is not agreeable,

how much more so when many are taken?

Therefore it is not agreeable to them

that humans should realise this.

1.4.14. ... That which is Dharma, is Satya, truth. Therefore they say about one who speaks Satya 'he is speaking Dharma', and about one who speaks Dharma, 'he is speaking Satya (truth).'
Indeed both these are the same.

1.5.3. ... *One says* 'My mind was elsewhere, I did not see. My mind was elsewhere, I did not hear.' By the mind only one sees, by the mind one hears. Desire, cognition, doubt, trust, distrust, resolution, lack of resolution, shame, intelligence, fear: all this is simply mind. Therefore, even when one is patted on the back *by someone*, one discerns *this* by the mind...

- 1.5.9. And whatever *content of knowledge* one desires to understand: it is *simply* a form of mind, as *in reality it is* the mind which one desires to know...
- 1.5.12. And of this mind the sky is the body, and that sun is the luminous form: as far as the mind *extends*, so far the sky *extends*...
- 1.5.13. These *mind*, *speech and life-force* are all the same, and they are all infinite.

  One who meditates upon them as finite, attains a finite world.

But one who meditates upon them as infinite, attains an infinite world.

## 1.6.1. This *world consists of* three *things:* name, form, action.

•••

#### 2.1.16-17. Ajātaśatru spoke:

'When this person consisting of consciousness is asleep, where was it, where did it come from?'

His student Gargya did not know that.

#### Ajātaśatru spoke:

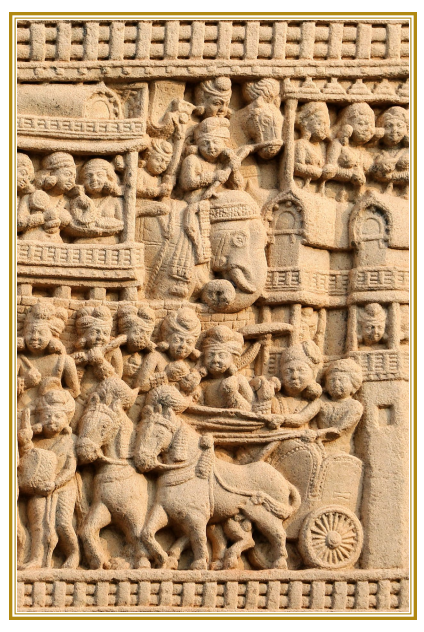
When this person consisting of consciousness is asleep, having taken *to himself* through consciousness the consciousness of these life-forces *and senses:* it rests in the space that is within the heart.

•••

#### 2.1.20. As a spider moves upward

along *its own* thread *produced from itself*, just as minute sparks emerge from fire, likewise, from this Ātman all the life-forces, *the senses and the like*, all the worlds, all the Devas, all beings arise.

Its secret is: it is the reality of reality.
The life-forces are reality. It is their reality.



#### AJĀTAŚATRU, ROYAL PHILOSOPHER

 $A well-known \ ruler, he met \ Buddha, Mahvāvīra \ and \ Upaniṣadic \ sages. \ This \ ancient \ carving \ from \ the 1st \ century \ BCE \ shows \ him \ leaving \ R \ \~ajagrha \ with \ his \ entourage.$ 

Ancient Carving on Sānchi pillar @ Bernard Gagnon

#### 2.3.6. This is the form of this person *made of consciousness:*

Like a dress dyed with turmeric,

like the white wool of a sheep,

like the scarlet Indragopa insect,

like a flame of fire,

like a lotus,

like a sudden lightning:

like sudden lightning is the glory of him

who realises this.

Here therefore is this teaching:

Neti neti,

'Not this, not this' -

for there is no better description than

'Not this'.

Now the name:

The truth of the truth.

The life-forces are the truth.

It is the truth of them.

#### 2.4.2. Maitreyī said to Yājñavalkya:

'Exalted one, if the entire earth filled with wealth

belonged to me,

would I become immortal by this?'

'No,' said Yājñavalkya.

'Your life would be like the life of *people* 

who have many tools.

But there is no hope for immortality through wealth.'

#### 2.4.3. 'Maitreyī said:

'What shall I do with that by which I would not become immortal? Exalted one, tell me what you know.'

#### 2.4.4. Yājñavalkya said:

'Indeed you were beloved to me before, and now you speak pleasingly.

Come, sit down, I shall explain it to you.

But seek to deeply meditate on my explanation.'

2.4.5. ... The Ātman, *my* dear, is to be perceived: to be heard, to be contemplated, to be meditated on, O Maitreyī. Truly, by hearing about, contemplating, meditating and realising the Ātman everything is known.

2.4.6. ... These worlds, these gods, these beings – all of this is the Ātman.

2.4.7. It is as when a drum is beaten: one cannot hold onto the external sounds as they arise and dissolve into air, but by holding onto the drum itself, or onto the beating of the drum, the sound is grasped.



#### THE YOGINĪ MANDĀRAVĀ

 $Like\ Maitrey\overline{\imath}, the\ Himachali\ Yogin\overline{\imath}\ Mand\overline{\imath} rav\overline{\imath}\ renounced\ her\ luxurious\ life\ as\ the\ Princess\ of\ Mandi\ and\ sought\ immortality.$ 

Ancient Metal Statue in Private Collection @ Himalayan Art Resources

2.4.8. It is as when a conch is blown: one cannot hold onto the external sounds as they arise and dissolve into air, but by holding onto the conch itself, or onto the blowing of the conch, the sound is grasped.

2.4.9. It is as when a vīṇā is played: one cannot hold onto the external sounds as they arise and dissolve into air, but by holding onto the vīṇā itself, or onto the playing of the vīṇā, the sound is grasped.

2.4.10. It is thus: As *rings of* smoke arise from a fire ignited with wet fuel, likewise, dear, *all* this is the breath of this vast *Reality:* the Rgveda, Yajurveda, Sāmaveda, Atharvāṅgirasa (Atharvaveda), the histories, ancient *narrations*, science, the Upaniṣads, poetries, the Sūtras, the explanations and glossaries – these are all the breaths of this *infinite Reality*.

2.4.11. As the ocean is the one destination of all rivers, so the skin is the one destination of all touches, so the nose is the one destination of all fragrances, so the tongue is the one destination of all tastes, so the eye is the one destination of all forms, so the ear is the one destination of all sounds,

so the mind is the one destination of all concepts, so the heart is the one destination of all wisdoms, so the hands are the one destination of all works, so the genitals are the one destination of all pleasures, so the rectum is the one destination of all discharges, so the feet are the one destination of all travels, so speech is the one destination of all forms of knowledge.

2.4.12. It is like with a lump of salt thrown into water. Dissolving in the water it cannot be grasped at any more. Wherever one grasps for it, it is salty. Thus, beloved, this vast being with no end and no shore is only entirely vijñāna, consciousness. Arising out of these elements, it disappears with them. After departing *into pristine awareness* there is no discerning. Thus, dear, I say.' Thus spoke Yājñavalkya.

#### 2.4.13-14. Then Maitreyī said:

'Now here you have confused me, exalted one, when you say 'after departing there is no discerning'.

Then he said: 'I am not expressing any confusion, dear. This is quite sufficient for realisation: For where there is duality, as it were, there one smells another, there one sees another,

there one speaks to another,
there one speaks to another,
there one is conscious of another.
But where all this has become oneself,
whom should one smell and by what?
Whom should one see and by what?
Whom should one hear and by what?
Whom should one speak to and by what?
Whom should one think about and by what?
Whom should one be conscious of and by what?
How should one be conscious of that by which all this is conscious?
By whom, beloved, should one be conscious of the conscious?

- 2.5.1. This earth is the honey of all beings, and all beings are the honey of this earth.

  The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the earth, and the luminous immortal Puruṣa embodied within the body:
  this is the Ātman –
  this is the immortal, this is Brahman, this is the All.
- 2.5.2. The waters are the honey of all beings, and all beings are the honey of these waters. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the waters, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as semen within the body: this is the Ātman –

this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

- 2.5.3. This fire is the honey of all beings, and all beings are the honey of this fire.

  The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the fire, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as speech within the body: this is the Ātman this is the immortal, this is Brahman, this is the All.
- 2.5.4. This air is the honey of all beings, and all beings are the honey of this air.

  The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the air, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as life-breath within the body: this is the Ātman this is the immortal, this is Brahman, this is the All.
- 2.5.5. This sun is the honey of all beings, and all beings are the honey of this sun.

  The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the sun, and the luminous immortal Puruṣa dwelling *as the light of* the eyes within the body: this is the Ātman this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

- 2.5.6. These *heavenly* directions are the honey of all beings, and all beings are the honey of these *heavenly* directions. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the heavenly directions, and the luminous immortal Puruṣa dwelling in the hearing, in the echo, within the body: this is the Ātman this is the immortal, this is Brahman, this is the All.
- 2.5.7. This moon is the honey of all beings, and all beings are the honey of this moon.

  The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the moon, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as the mind within the body: this is the Ātman this is the immortal, this is Brahman, this is the All.
- 2.5.8. This lightning is the honey of all beings, and all beings are the honey of this lightning. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the lightning, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as the light *of touch* within the body: this is the Ātman this is the immortal, this is Brahman, this is the All.
- 2.5.9. This cloud is the honey of all beings, and all beings are the honey of this cloud. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the cloud, and the luminous immortal Puruṣa

dwelling as the sound within the body: this is the Ātman – this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

2.5.10. This space is the honey of all beings, and all beings are the honey of this space. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the space, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as the space in the heart within the body: this is the Ātman – this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

2.5.11. This Dharma is the honey of all beings, and all beings are the honey of this Dharma. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the Dharma, and the luminous immortal Puruṣa as that based on Dharma within the body: this is the Ātman – this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

2.5.12. This Reality is the honey of all beings, and all beings are the honey of this Reality. The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the Reality, and the luminous immortal Puruṣa as that based on Reality within the body: this is the Ātman – this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

2.5.13. This humanity *together with all life* is the honey of all beings, and all beings are the honey of this humanity.

The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the humanity, and the luminous immortal Puruṣa dwelling as humanity within the body: this is the Ātman – this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

2.5.14. This body is the honey of all beings, and all beings are the honey of this body.

The luminous immortal Puruṣa, *Consciousness*, in the body, and the luminous immortal Puruṣa within the body:
this is the Ātman –
this is the immortal, this is Brahman, this is the All.

2.5.15. This the Ātman indeed is the overlord of all beings, the king of all beings – it is thus:

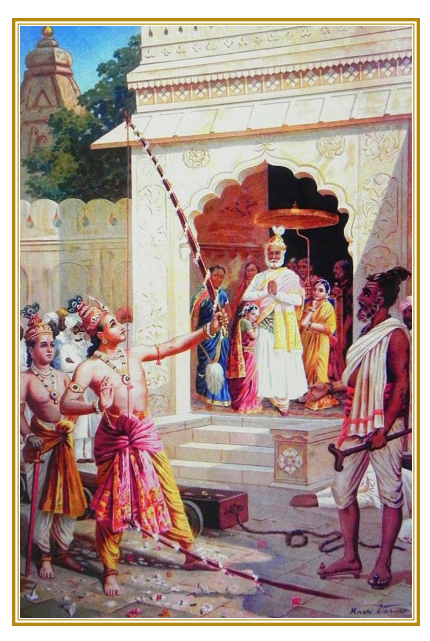
Even as all spokes are settled in the axis and nave of the chariot wheel, even so in this, the Ātman, are settled all beings, all gods, all worlds, all life-forces, all these selves.

2.5.18. ... Indeed this is Puruṣa, *Consciousness*, as it dwells in all bodies (sarvāsu pūrṣu puriśayaḥ). There is nothing that is not covered by it, there is nothing that is not suffused by it.

2.5.19. ... Such is Brahman, without a before and without an after, without an inside or an outside: this, the Ātman, is Brahman, *utmost Reality*, that which is experiencing everything. Such is the teaching.

3.1.9. 'O Yājñavalkya', said Janaka, 'by how many Devatās now does the Brahmā priest safeguard the sacrifice from the right side? 'By one', he answered. 'Which is that one?' asked Janaka. 'The mind only', he said. 'For the mind is infinite, infinite are all the gods.

By this he conquers an infinite world.'



JANAKA, THE PHILOSOPHER KING OF VIDEHA

Janaka, or an earlier namesake of his, was the father of Sītā and father-in-law of Lord Rāma.

Rāma break Śiva's bow, 19th century @ Painting by Raja Ravi Varma

3.2.13. 'O Yājñavalkya', said *Jāratkārava Ārtabhāga*, 'when the speech of a person who has died merges in fire, the life-breath into the air, the eye into the sun, the mind into the moon, the hearing into the *heavenly* directions, the body into the earth,

the self into space, the body hair into the herbs, the hair *on the head* into the trees, the blood and semen into the waters – where then is that person?'

'Take my hand, dear  $\bar{A}$ rtabh $\bar{a}$ ga, let us discuss this, but not in public.

They went out and pondered over it.
Whatever they spoke about was only karma.
Whatever they extolled was only karma.
'For one becomes good by the good deed and evil by the evil deed.'

Then Jāratkārava Ārtabhāga became silent.

\*

3.4.2. ... *Uśasta Cākrāyaṇa said to Yājñavalkya*, 'Please explain to me Brahman directly, immediately, who is the self within all.

He responded, 'It is your Ātman, which is in all.' 'Which is within all, O Yājñavalkya?' He responded, 'You cannot see the seer of seeing, you cannot hear the hearer of hearing, you cannot think about the thinker of thinking,

you cannot understand the one who understands understanding. This is your Ātman, which is within all, what is other than this is suffering.
Then Uśasta Cākrāyaṇa became silent.

\*

#### 3.5.1. Then Kahola Kauṣītakeya asked Yājñavalkya:

"Please explain to me Brahman directly, immediately, who is the self within all.

He responded, 'It is your Ātman, which is in all.'

'Which is within all, O Yājñavalkya?'

He responded, 'That which is free of hunger and thirst, transcends sorrow, delusion, age, and death.

Knowing this Ātman, the devotees of Brahman rise above the craving for offspring, the craving for wealth, and the craving for a world, and then live on alms.

For the craving for offspring is the craving for wealth, the craving for wealth is the craving for a world:

both these are simply craving.

Thus a devotee of Brahman becomes unconcerned with scholarship and dwells with the strength of self-realisation.

Becoming unconcerned with strength and scholarship, he is a Muni, one who is silent.

Becoming unconcerned with non-silence and silence, he is a *true* devotee of Brahman.

In what way is such a devotee of Brahman? He is simply the way he is.

What is other than this is suffering. Then Kahola Kauṣītakeya became silent.

\*

3.7.2....

'Explain the inner ruler', Gautama said to Yājñavalkya.

#### 3.7.3. Yājñavalkya said:

What dwells in the earth, within the earth, which the earth does not know, whose body is the earth, which rules the earth from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.4. What dwells in the waters, within the waters, which the waters do not know, whose body are the waters, which rules the waters from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.5. What dwells in the fire, within the fire, which the fire does not know, whose body is the fire,

which rules the fire from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.6. What dwells in the atmosphere, within the atmosphere, which the atmosphere does not know, whose body is the atmosphere, which rules the atmosphere from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.7. What dwells in the air, within the air, which the air does not know, whose body is the air, which rules the air from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.8. What dwells in the sky, within the sky, which the sky does not know, whose body is the sky, which rules the sky from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.9. What dwells in the sun, within the sun, which the sun does not know, whose body is the sun, which rules the sun from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.10. What dwells in the *heavenly* directions, within the *heavenly* directions, which the *heavenly* directions do not know, whose body are the *heavenly* directions, which rules the *heavenly* directions from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.11. What dwells in the moon and the stars, within the moon and the stars, which the moon and the stars do not know, whose body are the moon and the stars, which rules the moon and the stars from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.12. What dwells in space, within space, which space does not know, whose body is space, which rules space from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.13. What dwells in darkness, within darkness, which darkness does not know, whose body is darkness, which rules darkness from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.14. What dwells in light, within light, which light does not know, whose body is light, which rules light from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.15. What dwells in all beings, within all beings, which all beings do not know, whose body all beings are, which rules all beings from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.16. What dwells in the life-breath, within the life-breath, which the life-breath does not know, whose body is the life-breath, which rules the life-breath from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.17. What dwells in speech, within speech, which speech does not know, whose body is speech, which rules speech from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.18. What dwells in the eye, within the eye, which the eye does not know, whose body is the eye, which rules the eye from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.19. What dwells in the ear, within the ear, which the ear does not know, whose body is the ear, which rules the ear from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.20. What dwells in the mind, within the mind, which the mind does not know, whose body is the mind, which rules the mind from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.21. What dwells in the skin, within the skin, which the skin does not know, whose body is the skin, which rules the skin from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.22. What dwells in understanding, within understanding, which understanding does not know, whose body is understanding, which rules understanding from within: this is your Ātman, the inner ruler, the immortal.

3.7.23. ... Not seen, it is the seer, not heard, it is the hearer, not thought about, it is the thinker, not understood, it is the one that understands: there is no other seer than this, no other hearer than this, no other thinker than this, no other one that understands than this – this is your Ātman, the inner ruler,

the immortal.

What is other than this is suffering. Then Uddālaka Āruṇi became silent.

3.8.2. Then Gārgī Vācaknavī said, 'O Yājñavalkya, I shall ask you two questions, just as the son of a fierce king of Kāśī or Videha would string his unstrung bow and taking two lethal arrows in his hand would stand up to challenge his rival. Answer me these two.' 'Ask, O Gārgī,' said Yājñavalkya.

#### 3.8.3. She said:

What is above the sky and below the earth, what is between the sky and the earth, and what they describe as past, present and future: in what is that woven and interwoven?

#### 3.8.4. He said:

What is above the sky, O Gārgī, and below the earth, what is between the sky and the earth, and what they describe as past, present and future: that is woven and interwoven in space.

#### 3.8.5. She said:

'Namaste'stu, salutation to you, O Yājñavalkya, who have explained this to me so well. Be prepared for the second *question*.

'Ask, O Gārgī!'

3.8.6-8. *She said:* 

... 'In what, then, is space woven and interwoven?'

He said: 'O Gārgī, the devotees of Brahman describe it as the imperishable *Reality:* not physical, not subtle, not short, not long, not red, not humid, without a shadow, without darkness, without air, without space, free from clinging, without taste, without fragrance, without sight, without hearing, free of speech, free of mind, free of light, free of life-breath, without face, without measure, without inside, without outside:

it does not consume anything, nor does anything consume it.

3.8.9. Under the rule of this imperishable *Reality*,
O Gārgī, the sun and moon are held upright.
Under the rule of this imperishable *Reality*,
O Gārgī, the sky and the earth are held upright.
Under the rule of this imperishable Reality,
O Gārgī, moments of time, periods of time, day and night,
monthly halves, months, seasons, and years are held upright.
Under the rule of this imperishable *Reality*,
O Gārgī, the eastern rivers flow
from the white mountains,
others flow westwards, each in their respective direction.
Under the rule of this imperishable Reality,
O Gārgī, humans praise those who are generous,

the deities rely on the sacrificer, and the forefathers on the Darvī *ancestral* offerings.

3.8.10. O Gārgī, one who without knowing this imperishable *Reality* in this world makes offerings, performs sacrifice, does penance for many thousands of years: all that *merit* of his comes to an end.

One who, O Gārgī, without knowing this imperishable *Reality* passes on from this world, is pitiful.

Whereas one who, O Gārgī, knowing this imperishable *Reality* passes from this world, is a knower of Brahman.

3.8.11. This imperishable *Reality*, O Gārgī, is never seen but is the seer, is never heard but is the hearer, is never thought but is the thinker, is never understood but is the one that understands. There is no other seer than this, there is no other hearer than this, there is no other thinker than this, there is no other that understands than this: indeed within this imperishable *Reality*, O Gārgī, space is woven and interwoven.



#### THE YOGINĪ NIGUPTĀ

Like Gārgī, the Kashmiri Yoginī Niguptā realised her own true nature to be beyond each and everything.

Tibetan Painting, ca. 1600-1699, Rubin Museum of Art @ Himalayan Art Resources

# 3.9.1. Then Śākalya Vidagdha asked:

'How many Devas are there, O Yājñavalkya?'

He determined it through the Nivid *mantras:* 

'As many as are mentioned in the Nivid of the Vaiśvadevas – three thousand three hundred and thirty-three.

'So be it,' said Śākalya,

'but how many Devas are there really, O Yājñavalkya?'

'Thirty-three', said Yājñavalkya.

'So be it,' said Śākalya,

'but how many Devas are there really, O Yājñavalkya?'

'Six', said Yājñavalkya.

'So be it,' said *Śākalya*,

'but how many Devas are there really, O Yājñavalkya?'

'Three', said Yājñavalkya.

'So be it,' said Śākalya,

'but how many Devas are there really, O Yājñavalkya?'

'Two', said Yājñavalkya.

'So be it,' said Śākalya,

'but how many Devas are there really, O Yājñavalkya?'

'One and a half', *said Yājñavalkya*.

'So be it,' said Śākalya,

'but how many Devas are there really, O Yājñavalkya?'

'One', said Yājñavalkya.

•••

3.9.9. ... 'Who is the one Deva?' *Yājñavalkya said:* This is the life-breath, this is Brahman, which is called 'Tyad', 'Reality'.

3.9.23. ... 'In what is truth settled? *Yājñavalkya said:*In the Heart.
For one knows truth through the Heart.
For in the Heart alone truth is settled.

3.9.26: ... The Ātman, the true nature, is described as 'not this', 'not this' (neti neti), for one does not grasp that which cannot be grasped, what is undecaying does not decay, what is free from clinging does not cling, what is unbound does not waver, is not hurt.

3.9.28.7. Consciousness, Bliss, Brahman (vijñānam ānandam brahma): such is the ultimate refuge of one who gives away wealth.

4.1.6. ... Janaka said:

Satyakāma, the son of Jabālā, has told me that 'the mind is Brahman'.

As to one who has a mother, or a father, o

As *to* one who has a mother, or a father, or a teacher, the son of Jabālā said:

'The mind is Brahman.

What would there be for one who has no mind?'

Then Yājñavalkya said:

'But did he tell you about its abode, its settlement?'

'No he did not tell me.', said Janaka.

'This is just one part, o king.'

'Tell us this, o Yājñavalkya.'

Yājñavalkya said:

'The mind itself is the abode, space is the settlement.

It is to be meditated upon as bliss.'

'What is blissfulness, o Yājñavalkya?'

'The mind alone, o king.

By the mind alone, o king,

one longs for a lady,

and a child resembling oneself is born.

Such is the bliss.

The mind, o king, is utmost Brahman.

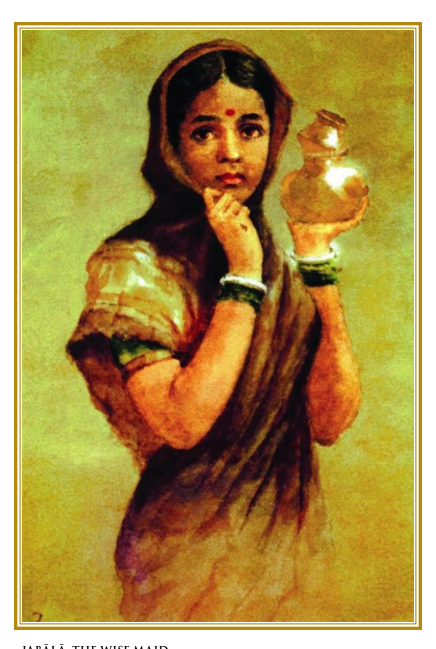
When one who knows thus meditates,

the mind does not leave him,

all beings protect him,

having become a Deva,

he reaches the Devas...



JABĀLĀ, THE WISE MAID
Jabālā gave birth to the great sage Satyakāma and taught him the secret of absolute honesty.

Ancient Indian Maid, 19th century @ Painting by Raja Ravi Varma

4.1.7. ... Janaka said:

Vidagdha, the son of Śakala, told me that

'the Heart is Brahman'.

As *to* one who has a mother, or a father, or a teacher, the son of Vidagdha said:

'The Heart is Brahman.

What would there be for one who has no Heart?'

Then Yājñavalkya said:

'But did he tell you about its abode, its settlement?'

'No, he did not tell me.', said Janaka.

'This is just one part, o king.'

'Tell us this, o Yājñavalkya.'

Yājñavalkya said:

'The Heart itself is the abode,

space is the settlement.

It is to be meditated upon as being settled.'

'What is the state of being settled, o Yājñavalkya?'

'The Heart alone, o king.

The Heart alone, o king,

is the abode of all beings,

the Heart alone, o king, is the settlement of all beings.

For in the Heart alone, o king,

are all beings settled.

The Heart, o king, is utmost Brahman.

When one who knows thus meditates

the Heart does not leave him,

all beings protect him,

having become a Deva,

he reaches the Devas...

4.3.6-7. Janaka asked:

'When the sun has set, o Yājñavalkya, when the moon has set, when the fire has gone out, and speech has ceased: what is such a person's light?' Yājñavalkya said:

'The Ātman only is his light.

It is by this light of the Ātman that he sits, goes out, performs his work, and comes back.' 'Which is this the Ātman?' *Janaka asked*.

Yājñavalkya said:

'Puruṣa consisting of Consciousness, in the life-forces, within the Heart, the inner light.'

4.3.14. They see its activity, *yet* no one sees it.

•••

4.3.15-16. ... Whatever it perceives there in the dream and waking states, it does not adhere to that, for this Puruṣa, consciousness, is free from clinging.

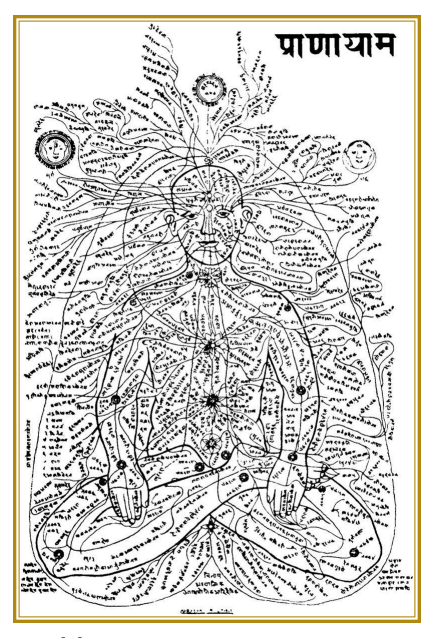
•••

4.3.18. As a large fish moves back and forth to both shores, the eastern and the western, likewise this Puruṣa, *Consciousness*, moves back and forth to both the dreaming state and the waking state.

4.3.19. As a hawk or a falcon soaring through the sky becomes exhausted, and spreading its wings returns to the nest, likewise this Puruṣa, *consciousness*, rushes to the place where the one who is asleep does not desire any desire, nor sees any dream.

4.3.20. One has these nāḍīs called 'hitā' ('beneficial'), which are as subtle as a hair split a thousand fold, and are filled with white, blue, yellow, green and red *colours*. Now here *while dreaming* through ignorance one experiences the anxiety from the waking *state*: as if they were *actually* slaying him, or murdering him, or as if one were *actually* being chased by an elephant, or *actually* falling into a pit.

But when one is like a Deity, like a King, *realising:* 'I myself am all this', such is his utmost realm.



#### THE NĀDĪS OR CHANNELS IN THE SUBTLE BODY

The Bṛhadāraṇyaka is possibly the first scripture to mention the existence of the Nāḍīs, which play an important role in Yogic practice.

Painting of the Nāḍīs by 19th century Yogī @ Kalyan Magazine

4.3.21. Such truly is its fearless nature free of craving, with all evil relinquished:

This is as when one is completely united with a beloved lady, one does not perceive anything outside or inside – exactly like that this Puruṣa, *Consciousness*, when completely united *(in the deep sleep state)* with the knowing *aspect* of the Ātman, it does not know anything outside or inside: such is its desireless nature that has accomplished all wishes, that has its joy only within itself, that is free of sorrow.

#### 4.3.22. Here

(in the state of deep sleep, and hence in ultimate reality)
a father is not a father, a mother is not a mother,
worlds are not worlds, gods are not gods, Vedas are not Vedas.
Here a thief is not a thief, a murderer is not a murderer,
a Cāṇḍāla (one of mixed higher birth) is not a Cāṇḍāla,
a Pulkasa (one of mixed lower birth) is not a Pulkasa,
a Śramaṇa (a renunciate) is not a Śramaṇa,
a Tāpasa (an ascetic) is not a Tāpasa,
he is not trailed by good, not trailed by evil,
for he has gone beyond the sorrows of the heart.

4.3.23. It does not see (in the deep sleep state), it does not see although it sees: for the seeing of the one who sees is never absent, as it does not perish.

But (in the deep sleep state) there is no second entity

But (in the deep sleep state) there is no second entity that it could see separated from itself.

4.3.24. It does not smell (in the deep sleep state), it does not smell although it smells: for the smelling of the one who smells is never absent, as it does not perish.

But (in the deep sleep state) there is no second entity that it could smell separated from itself.

4.3.25. It does not taste (in the deep sleep state), it does not taste although it tastes: for the tasting of one who tastes is never absent, as it does not perish.

But *(in the deep sleep state)* there is no second *entity* that it could taste separated from itself.

4.3.26. It does not speak (in the deep sleep state), it does not speak although it speaks: for the speaking of the speaker is never absent, as it does not perish.

But (in the deep sleep state) there is no second entity that it could speak about separated from itself.

4.3.27. It does not hear (in the deep sleep state), it does not hear although it hears: for the hearing of the hearer is never absent, as it does not perish.

But (in the deep sleep state) there is no second entity that it could hear from separated from itself.

4.3.28. It does not think (in the deep sleep state), it does not think although it thinks: for the thinking of the thinker is never absent, as it does not perish.

But *(in the deep sleep state)* there is no second *entity* that it could think *about* separated from itself.

4.3.29. It does not touch (in the deep sleep state), it does not touch although it touches: for the touching of the one who touches is never absent, as it does not perish.

But (in the deep sleep state) there is no second entity

But (in the deep sleep state) there is no second entity that it could touch separated from itself.

4.3.30. It does not understand (in the deep sleep state), it does not understand although it understands: for the thinking of the one who understands is never absent, as it does not perish.

But *(in the deep sleep state)* there is no second *entity* that it could understand separated from itself.

4.3.31. For where there is something else as it were, there another sees another, another smells another, another tastes another, another speaks about another, another hears another, another thinks about another, another touches another, another understands another.

4.3.32. Like the ocean the one seer is nondual. This is the realm of Brahman, o king Janaka. Thus Yājñavalkya instructed him.
This is its utmost culmination.
This is its utmost treasure.
This is its utmost world.
This is its utmost bliss.
By just a small measure of this bliss all other beings live.

4.3.33. *Take* one among humans who is accomplished and prosperous, who is a ruler of others, completely endowed with all human enjoyments: such is the greatest bliss of humans.

Now a hundred such human joys are the bliss of the ancestors who have accomplished their realm. Now a hundred such joys of the ancestors

who have conquered their realm is one bliss in the world of the Gandharvas, the heavenly musicians.

A hundred joys in the worlds of the Gandharvas is one bliss of the Karma-Devas, those attaining the state of a Deva through *karma*, ritual. Now a hundred joys of the Karma-Devas, is one bliss of the Devas who have *attained* the Ājāna *realm*,

and of one who has understood the Vedas, is free from evil and not struck by desires.

Now a hundred joys of the Devas who have *attained* the Ājāna *realm* is one bliss in the realm of Prajāpati, and of one who has understood the Vedas, is free from evil and not struck by desires.

Now a hundred joys in the realm of Prajāpati is one bliss in the realm of Brahman,

and of one who has understood the Vedas, is free from evil and not struck by desires.

Now this is the utmost bliss, this is the realm of Brahman, o king. Thus spoke Yājñavalkya.

...

## 4.4.1. At the time of dying

when this *embodied* self becomes weak and confused as it were, then the life-forces come together before it: collecting these like particles of light it descends back into the Heart.

When the Puruṣa, *the consciousness* of *the eye*, withdraws inward. one no longer perceives any forms *and colours*.

4.4.2. The eye becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot see.'

The nose becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot smell.'

The tongue becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot taste.'

Speech becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot speak.'

The ear becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot hear.'

The mind becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot think.'

The sense of touch becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot feel.'

Understanding becomes one with the awareness in the Heart, and people say 'He cannot understand.'

Then the top of his Heart lights up, and by that light this *embodied* self exits *the body*, either through the eyes, or through the crown *of the head*, or through other places in the body.

As it ascends, the Prāṇa life-breath follows it.

As the Prāṇa life-breath ascends, all other life-forces follow. If *the person* is conscious he ascends with consciousness,

and his knowledge, deeds and earlier wisdom realised follow along.

#### 4.4.3. It is like this:

As a caterpillar, when it reaches the tip of a blade of grass, reaches out to another support and contracts itself, similarly, after this *embodied* self leaves the body, rendering it unconscious, it reaches out to another support and contracts itself, restricts itself to the new body as its support.

#### 4.4.4. It is like this:

As a goldsmith takes a nugget of gold and fashions it into another newer *and* more beautiful form, similarly, after this *embodied* self leaves the body, rendering it unconscious, it fashions *for itself* another newer *and* more beautiful form, *such as* that of a Pitṛ (a forefather), a Gandharva (a heavenly musician), a Deva (luminous being), a Prajāpati, a Brahmā, or some other being.

4.4.5. Truly this Ātman is Brahman, consisting of consciousness, consisting of mind, consisting of life-breath, consisting of sight, consisting of hearing, consisting of earth,

consisting of water,
consisting of wind,
consisting of space,
consisting of light,
consisting of desire,
consisting of the desireless,
consisting of anger,
consisting of the angerless,
consisting of Dharma,
consisting of Adharma,
consisting of the All,
consisting of this and consisting of that.

As one does and acts,

so one becomes:

If one does good, one becomes good.

If one does evil, one becomes evil.

One becomes good by good action,

evil by evil action.

Now they say:

This Puruṣa, consciousness as a person, consists of desire.

According to his desire is his intention, according to his intention is his action, whatever action he commits, that he attains *as a result*.

4.4.6. Here there are these verses:

'When clinging to something, together with his karma

he advances to whatever his subtle mind is clinging. Reaching the demise of *the fruit of* his karma, of whatever he has done here, he returns from that realm and comes back to this world for *more* work.'

It is thus for one who is subject to desire.

Now regarding one who is not subject to desire:

'One who is desireless, free from desire, who has accomplished all desires, whose only delight is the Ātman, his life-forces do not ascend *at death*.

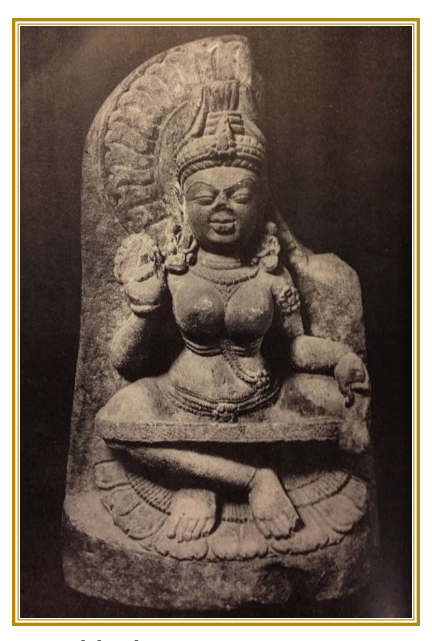
As he is Brahman, he attains Brahman.'

#### 4.4.7. Here *there* is this verse:

'When all the desires sheltered in his heart are released, then the mortal becomes immortal, he enjoys Brahman, *ultimate reality*, right here.'

Just as the slough of a snake, lifeless and discarded, lies on an anthill, even so lies this *lifeless* body *after death*, whereas the bodiless immortal Life is only Brahman, *ultimate reality*, only Light.

...



#### TAPASVINĪ PĀRVATĪ

The true nature of Awareness is experienced as all-pervasive, unborn and unceasing Light beyond all desires.

@ Archaeological Survey of India

4.4.8. Here *there* are these verses:
The subtle ancient Path spread out, *the nāḍī moving upward from the Heart*,
has touched me, has truly been discovered by me.
By this the wise knowers of Brahman
ascend to the luminous realm
after being released from here, *from this body*.

4.4.9. In this *channel*, they say, are the white, blue, yellow, green and red *colours*. This Path is discovered by *a knower of* Brahman. By this a knower of Brahman of wholesome conduct, luminous, ascends.

4.4.10. Into blind darkness enter they who worship ignorance: *mere rituals*, but into even deeper darkness they who are absorbed in knowledge: *meditation on a deity*.

4.4.11. Joyless are those worlds, enveloped by blind darkness – passing on people go who have not realised, who are unwise.

4.4.12. If a person realises the Ātman as 'I am this', what could he want, for which craving

would he fret about the body?

4.4.13. One who has discovered and recognised this Ātman entered in the hidden *space* in this painful *body*, he is the doer of all, he is the creator of all, his is the realm, he himself is the realm of all.

4.4.14. We *are to* realise this *ultimate Reality* right here: if not, it is an immense loss.

They who realise that become immortal: all others just obtain suffering.

- 4.4.15. One who recognises this luminous Ātman directly, the lord of what has been and what is yet to be, no longer has any revulsion.
- 4.4.16. That upon which the year together with the days revolve, upon that Life, the immortal Light of lights *even* the Devas meditate.
- 4.4.17. That wherein the five *classes of* beings, as well as space is settled, that alone I regard as the Ātman, as the immortal Brahman, realising which one is immortal.

4.4.18. They who have realised the Life of the life, the Eye of the eye, the Ear of the ear, the Mind of the mind, have recognised the ancient primordial Brahman, *utmost Reality*.

4.4.19. It is to be seen by the mind alone: there is no *duality of* difference here whatsoever. From death to death moves one who here sees difference as it were.

4.4.20. It is to be seen as unique, this which is immeasurable while being perpetual: stainless, beyond space, the vast unborn Ātman, the perpetual.

4.4.21. Realising this alone, the devotee of Brahman attains wisdom. One ought not think about many words, for that is exhausting for speech.

4.4.22. Truly this vast unborn Ātman, which consists of Consciousness among the life-forces, which dwells within in the space in the heart, is the controller of all, the lord of all, the overlord of all. It does not become better by good action, it does not become worse by evil action. It is the overlord of beings, it is the protector of beings, it is the bridge separating the realms

so they do not become enmeshed.

This is what the devotees of Brahman seek to know by the teaching the Veda, by sacrifice, by charity, by austerity, by fasting. Only by realising this, one is a Muni. By desiring this as their world the Pravrājins go forth, the monks who go forth into the homeless state.

It was by knowing this that the *sages* of old did not desire offspring:

'What shall we do with offspring, we for whom this Ātman is the world?'

Thus they give up the craving for offspring, the craving for wealth, and the craving for realms, and live by bhikṣācarya, *living on alms, the life of a monk*. For the craving for offspring is the craving for wealth, the craving for wealth is the craving for realms: both these are simply craving.

This Ātman is *described as* 'not this', 'not this' (neti neti), for one does not grasp that which cannot be grasped, what is undecaying does not decay, what is free from clinging does not cling, what is unbound does not waver, is not hurt.

These two *notions* do not cross this *true the Ātman:* 'I committed evil due to such and such', *or* 'I committed good due to such and such' – *rather* it crosses both these *notions*, *since* what has been done or not been done do no burn it.

### 4.4.23. That has also been declared by this verse:

This is the perpetual glory of the devotee of Brahman that he neither grows nor decreases by any deed.

One should know his state alone: realising it one is not tainted by any evil deed.

Thus one who knows this, becoming peaceful, restrained, withdrawn, enduring, completely attentive sees the Ātman within himself, sees everything as the Ātman.

Evil does not cross him, he crosses all evil.

Evil does not burn him, he burns all evil.

Freed of evil, taintless, doubtless is the knower of Brahman.

Such is the realm of Brahman, o king: you been to led to attain this.

Thus spoke Yājñavalkya.

King Janaka replied:

'To you, exalted one,

I offer the people of Videha and myself as servants.'

Truly this vast unborn Ātman is the consumer of nourishment, the giver of the treasure.

He finds the treasure who realises thus.

Truly this vast unborn Ātman is ageless, undying, immortal, fearless, Brahman, utmost Reality.

Brahman truly is fearless.

He becomes the fearless Brahman who realises thus.

\*\*\*

Om That is perfect, this is perfect, from the perfect the perfect arises. Taking away the perfect from the perfect, the perfect alone remains.

5.1.1. Om 'Space is Brahman, space is everlasting, space is what contains wind (movement)." This is what the son of Kauravyāyaṇī used to say. It is the Veda, say the devotees of Brahman. Through it one realises what is to be realised.

5.2.1. Prajāpati's threefold offspring, the Devas, the humans and the Asuras, lived as students under their father. On completing brahmacarya, life as students, the Devas said: 'Please teach us.' He answered to them with this syllable: 'Da'. 'Have you understood?' *he asked*.

#### 5.2.2. Then the humans said to him:

'Please teach us.'

He answered to them with this syllable:

'Da'

'Have you understood?' he asked.

'We have understood,' they said.

'You are telling us to give (datta), to be generous.'

'OM (Yes)', he said, 'You have understood.'

<sup>&#</sup>x27;We have understood,' they said.

<sup>&#</sup>x27;You are instructing us to practise Dama, restraint.'

<sup>&#</sup>x27;OM (Yes)', he said, 'You have understood.'

#### 5.2.3. Then the Asuras said to him:

'Please teach us.'

He answered to them with this syllable:

'Da'.

'Have you understood?' he asked.

'We have understood,' they said.

'You are telling us to cultivate compassion, dayā.'

'OM (Yes)', he said, 'You have understood.'

This same speech is repeated by the divine voice of thunder:

'Da Da Da':

'Practise restraint, give, cultivate compassion.'

Therefore one should learn these three:

'Restraint, giving and compassion.'

## 5.3.1. Prajāpati (lord of beings) is that which is the Heart (hṛdayam).

This is Brahman, this is the All.

The Heart (hṛ-da-yam) has three syllables:

'hṛ' is one syllable: to him who realises it

his own *loved ones* as well as strangers bring presents.

'da' is one syllable: to him who realises it

his own loved ones as well as others give gifts.

'yam' is one syllable: he attains the luminous realm who realises it.

#### 5.6.1. This luminous Purusa consisting of mind

dwells in the heart within,

like a grain of rice or a grain of corn.

He is the lord of all,

the overlord of all, he rules all there is.

5.7.1. They say 'Lightning is Brahman'. As it shines forth it is 'lightning'. He shines away evil who realises that 'Lightning is Brahman', for lightning is indeed Brahman.

5.9.1. It is indeed the utmost austerity when a person who is ill agonises: he who realises this conquers the utmost realm. It is indeed the utmost austerity when the body of one who has passed away is taken to the woods: he who realises this conquers the utmost realm. It is indeed the utmost austerity when the body of one who has passed away is burned in the fire: he who realises this conquers the utmost realm.

5.10.1. The face of Reality is concealed by a golden vessel. O Nourisher, remove it for the vision of (me) whose Dharma is truth.

O Nourisher, the only Seer, Ruler, Sustainer, Child of the Protector of all beings! Spread out your rays, assemble your light, so I may perceive your most beautiful form: this Person there, I am he. (My) life-force (goes) into the immortal life-force – this body ends in ashes.

O mind! Recall! Recall what has been done!

O mind! Recall! Recall what has been done!

O Agni! Lead us by the right path to the good, you luminous one who knows all our deeds. Remove from us all deceitful evil.

We accord you our deepest word of salutation.

अथ प्रथमोऽध्यायः ।

अथ प्रथमं ब्राह्मणम् ।

## मन्त्र १ [I.i.1]

उषा वा अश्वस्य मेध्यस्य शिरः । सूर्यश्चक्षुर्वातः प्राणो व्यात्तमग्निर्वेश्वानरः संवत्सर आत्माऽश्वस्य मेध्यस्य । द्यौः पृष्ठमन्तिरक्षमुदरं पृथिवी पाजस्यं दिशः पार्श्वे अवान्तरिद्धाः पर्शव ऋतवोऽङ्गानि मासाश्चार्धमासाश्च पर्वाण्यहोरात्राणि प्रतिष्ठा नक्षत्राण्यस्थीनि नभो माँसान्यूवध्यँ सिकताः सिन्धवो गुदा यकृच क्रोमानश्च पर्वता ओषधयश्च वनस्पतयश्च लोमान्युद्यन्पूर्वार्धो निस्रोचञ्जघनार्धो यद्विजृम्भते तद्विद्योतते यद्विधृनुते तत्स्तनयति यन्मेहति तद्वर्षिति वागेवास्य वाक ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [I.i.2]

अहर्वा अश्वं पुरस्तान्मिहमाऽन्वजायत तस्य पूर्वे समुद्रे योनी रात्रिरेनं पश्चान्मिहमाऽन्वजायत तस्यापरे समुद्रे योनिरेतौ वा अश्वं मिहमानाविभितः सम्बभूवतुर्हयो भूत्वा देवानवहद् वाजी गन्धर्वान् अर्वाऽसुरान् अश्वो मनुष्यान् समुद्र एवास्य बन्धुः समुद्रो योनिः ॥ २ ॥

इति प्रथमं ब्राहमणम् ॥

अथ द्वितीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [I.ii.1]

नैवेह किंचनाग्र आसीन् मृत्युनैवेदमावृतमासीदशनाययाऽशनाया हि मृत्युस्तन्मनोऽकुरुताऽऽत्मन्वी स्यामिति । सोऽर्चन्नचरत् तस्यार्चत आपोऽजायन्तार्चते वै मे कमभूदिति । तदेवार्क्यस्यार्कत्वम् । कँ ह वा अस्मै भवति य एवमेतदर्कस्यार्कत्वं वेद् ॥ १ ॥

## मन्त्र २ [I.ii.2]

आपो वा अर्क तद्यद्पाँ शर आसीत् तत्समहन्यत । सा पृथिव्यभवत् तस्यामश्राम्यत् तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य तेजो रसो निरवर्तताग्निः ॥ २ ॥

## मन्त्र ३ [I.ii.3]

स त्रेधाऽऽत्मानं व्यकुरुताऽऽदित्यं तृतीयं वायुं तृतीयँ । स एष प्राणस्त्रेधा विहितस्तस्य प्राची दिक्षिरोऽसौ चासौ चेर्माव अथास्य प्रतीची दिक्पुच्छमसौ चासौ च सक्थ्यौ दक्षिणा चोदीची च पार्श्वे द्यौः पृष्ठमन्तिरक्षमुदरिमयमुरः स एषोऽप्सु प्रतिष्ठितो यत्र क चैति तदेव प्रतितिष्ठत्येवं विद्वान् ॥ ३ ॥

### मन्त्र ४ [I.ii.4]

सोऽकामयत द्वितीयो म आत्मा जायेतेति । स मनसा वाचं मिथुनँ समभवदशनाया मृत्युस्तद्यद्वेत आसीत् स संवत्सरोऽभवन् न ह पुरा ततः संवत्सर आस । तमेतावन्तं कालमिबभर्यावान्संवत्सरस्तमेतावतः कालस्य परस्तादसृजत । तं जातमभिव्याददात् स भाणकरोत् सैव वागभवत् ॥ ४ ॥

### मन्त्र ५ [I.ii.5]

स ऐक्षत यदि वा इममिभमँस्ये कनीयोऽन्नं करिष्य इति । स तया वाचा तेनाऽऽत्मनेद् सर्वमसृजत यदिदं किञ्चर्चो यजूँषि सामानि छन्दाँसि यज्ञान् प्रजाः पश्न स यद्यदेवासृजत तत्तदत्तुमिध्रयत । सर्वं वा अत्तीति तदितेरदितित्वँ । सर्वस्यैतस्यात्ता भवति सर्वमस्यान्नं भवति य एवमेतदितेरितित्वं वेद ॥ ५ ॥

# मन्त्र ६ [I.ii.6]

सोऽकामयत भूयसा यज्ञेन भूयो यजेयेति । सोऽश्राम्यत् स तपोऽतप्यत । तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य यशो वीर्यमुदकामत् प्राणा वै यशो वीर्यम् । तत् प्राणेषूत्कान्तेषु शरीरँ श्वयितुमधियत तस्य शरीर एव मन आसीत् ॥ ६ ॥

# मन्त्र ७ [I.ii.7]

सोऽकामयत मेध्यं म इद् स्यादात्मन्व्यनेन स्यामिति । ततोऽश्वः समभवद् यदश्वत् तन्मेध्यमभूदिति । तदेवाश्वमेधस्याश्वमेधत्वं एष ह वा अश्वमेधं वेद य एनमेवं वेद । तमनवरुध्येवामन्यत । तँ संवत्सरस्य परस्तादात्मन आलभत । पश्न्देवताभ्यः प्रत्यौहत् तस्मात्सर्वदेवत्यं प्रोक्षितं प्राजापत्यमालभन्त एष ह वा अश्वमेधो य एष तपित तस्य संवत्सर आत्माऽयमित्रर्रकस्तस्येमे लोका आत्मानस्तावेतावर्काश्वमेधौ । सो पुनरेकैव देवता भवित मृत्युरेवाप पुनर्मृत्युं जयित नैनं मृत्युराप्नोति मृत्युरस्याऽऽत्मा भवत्येतासां देवतानामेको भवित ॥ ७ ॥

इति द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ तृतीयं ब्राह्मणम् ।

## मन्त्र १ [I.iii.1]

द्वया ह प्राजापत्या देवाश्चासुराश्च । ततः कानीयसा एव देवा ज्यायसा असुरास्त एषु लोकेष्वस्पर्धन्त । ते ह देवा ऊचुर्हन्तासुरान्यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति ॥ १ ॥

## मन्त्र २ [I.iii.2]

ते ह वाचमूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति । तभ्यो वागुदगायद् यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगायद् यत्कल्याणं वदित तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमभिद्गत्य पाप्मनाऽविध्यन् स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपं वदित स एव स पाप्मा ॥ २ ॥

## मन्त्र ३ [I.iii.3]

अथ ह प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति । तभ्यः प्राण उद्गायद् यः प्राणे भोगस्तं देवेभ्य आगायद् यत्कल्याणं जिघ्नति तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमभिद्गुत्य पाप्मनाऽविध्यन् स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपं जिघ्नति स एव स पाप्मा ॥ ३ ॥

## मन्त्र ४ [I.iii.4]

अथ ह चक्षुरूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति । तभ्यश्रक्षुरुद्गायद् यश्रक्षुषि भोगस्तं देवेभ्य आगायद् यत्कल्याणं पश्यति तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमभिद्रुत्य पाप्मनाऽविध्यन् स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपं पश्यति स एव स पाप्मा ॥ ४ ॥

# मन्त्र ५ [I.iii.5]

अथ ह श्रोत्रमूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति । तेभ्यः श्रोत्रमुद्गायद् यः श्रोत्रे भोगस्तं देवेभ्य आगायद् यत्कल्याणँ शृणोति तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमभिद्रत्य पाप्मनाऽविध्यन् स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपँ शृणोति स एव स पाप्मा ॥ ५ ॥

## मन्त्र ६ [I.iii.6]

अथ ह मन ऊचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति । तभ्यो मन उदगायद् यो मनिस भोगस्तं देवेभ्य आगायद् यत्कल्याणँ सङ्कल्पयित तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमभिद्रुत्य पाप्मनाऽविध्यन् स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपँ सङ्कल्पयित स एव स पाप्मैवमु खल्वेता देवताः पाप्मभिरुपासृजन् पाप्मभिसुपासृजन् एवमेनाः पाप्मनाऽविध्यन् ॥ ६ ॥

## मन्त्र ७ [I.iii.7]

अथ हेममासन्यं प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायेति । तथेति । तभ्य एष प्राण उदगायत् ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति । तमभिद्धत्य पाप्मनाविध्यन् । स यथाश्मानमृत्वा लोष्टो विध्वँसेतैवँ हैव विध्वँसमाना विष्वञ्चो विनेशुस्ततो देवा अभवन् पराऽसुराः । भवत्यात्मना पराऽस्य द्विषन्त्रात्व्यो भवति य एवं वेद ॥ ७॥

## मन्त्र ८ [I.iii.8]

ते होचुः क नु सोऽभूद् यो न इत्थमसक्तेत्ययमास्येऽन्तरिति सोऽयास्य आङ्गिरसोऽङ्गानाँ हि रसः ॥ ८ ॥

# मन्त्र ९ [I.iii.9]

सा वा एषा देवता दूर्नाम दूरँ ह्यस्या मृत्युर्दूरँ ह वा अस्मान्मृत्युर्भवति य एवं वेद ॥ ९ ॥

## मन्त्र १० [I.iii.10]

सा वा एषा देवतैतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युमपहृत्य यत्राऽऽसां दिशामन्तस्तद्गमयां चकार तदासां पाप्मनो विन्यद्धात् तस्मान्न जनमियान् नान्तमियान् नेत्पाप्मानं मृत्युमन्ववायानीति ॥ १० ॥ मन्त्र ११ [I.iii.11] सा वा एषा देवतैतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युमपहत्याथैना मृत्युमत्यवहत् ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [I.iii.12]

स वै वाचमेव प्रथमामत्यवहत् सा यदा मृत्युमत्यमुच्यत सोऽग्निरभवत् सोऽयमग्निः परेण मृत्युमतिकान्तो दीप्यते ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [I.iii.13]

अथ प्राणमत्यवहत् स यदा मृत्युमत्यमुच्यत स वायुरभवत् सोऽयं वायुः परेण मृत्युमतिकान्तः पवते ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [I.iii.14]

अथ चक्षुरत्यवहत् तद्यदा मृत्युमत्यमुच्यतः स आदित्योऽभवत् सोऽसावादित्यः परेण मृत्युमतिकान्तस्तपति ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [I.iii.15] अथ श्रोत्रमत्यवहत् तद्यदा मृत्युमत्यमुच्यत ता दिशोऽभवँस्ता इमा दिशः परेण मृत्युमतिकान्ताः ॥ १५ ॥

मन्त्र १६ [I.iii.16] अथ मनोऽत्यवहत् तद्यदा मृत्युमत्यमुच्यत स चन्द्रमा अभवत् सोऽसौ चन्द्रः परेण मृत्युमितकान्तो भात्येवँ ह वा एनमेषा देवता मृत्युमितवहति य एवं वेद ॥ १६ ॥

मन्त्र १७ [I.iii.17] अथाऽऽत्मनेऽन्नाद्यमागायद् यद्धि किञ्चान्नमद्यतेऽनेनैव तद्यत इह प्रतितिष्ठति ॥ १७ ॥

### मन्त्र १८ [I.iii.18]

ते देवा अबुवन्न एतावद्वा इदं सर्वं यदन्नं तदात्मन आगासीरनु नोऽस्मिन्नन्न आभजस्वेति । ते वै माऽभिसंविशतेति । तथेति । तँ समन्तं परिण्यविशन्त । तस्माद्यदनेनान्नमत्ति तेनैतास्तृप्यन्त्येवँ ह वा एनँ स्वा अभिसंविशन्ति भर्ता स्वानाँ श्रेष्ठः पुर एता भवत्यन्नादोऽधिपतिर्य एवं वेद । य उ हैवंविदँ स्वेषु प्रतिप्रतिर्बुभूषित न हैवालं भार्येभ्यो भवत्यथ य एवैतमनुभवित यो वैतमनु भार्यान् बुभूषित स हैवालं भार्येभ्यो भवित ॥ १८ ॥

### मन्त्र १९ [I.iii.19]

सोऽयास्य आङ्गिरसोऽङ्गानाँ हि रसः । प्राणो वा अङ्गानाँ रसः । प्राणो हि वा अङ्गानाँ रसस्तस्माद्यस्मात्कस्माचाङ्गात्प्राण उत्कामति तदेव तच्छुष्यत्येष हि वा अङ्गानाँ रसः ॥ १९॥

### मन्त्र २० [I.iii.20]

एष उ एव बृहस्पतिर्वाग्वै बृहती तस्या एष पतिस्तस्मादु बृहस्पतिः ॥ २० ॥

# मन्त्र २१ [I.iii.21]

एष उ एवं ब्रह्मणस्पतिर्वाग्वै ब्रह्म तस्या एष पतिस्तस्मादु ब्रह्मणस्पतिः ॥ २१ ॥

# मन्त्र २२ [I.iii.22]

एष उ एव साम वाग्वै सामैष सा चामश्चेति तत्साम्नः सामत्वम् । यद्वेव समः ध्रुषिणा समो मशकेन समो नागेन सम एभिस्त्रिभिर्लोकैः समोऽनेन सर्वेण तस्माद्वेव सामाश्चेते साम्नः सायुज्यँ सलोकतां य एवमेतत्साम वेद ॥ २२ ॥ मन्त्र २३ [I.iii.23]

एष उ वा उद्गीथः । प्राणो वा उत् प्राणेन हीद् सर्वमुत्तब्यम् । वागेव गीथोच गीथा चेति स उद्गीथः ॥ २३ ॥

मन्त्र २४ [I.iii.24]

तद्धापि ब्रह्मदत्तश्चेंकितानेयो राजानं भक्षयन्नुवाचायं त्यस्य राजा मूर्धानं विपातयताद् यदितोऽयास्य आङ्गिरसोऽन्येनोदगायदिति । वाचा च ह्येव स प्राणेन चोदगायदिति ॥ २४ ॥

मन्त्र २५ [I.iii.25]

तस्य हैतस्य साम्नो यः स्वं वेद भवित हास्य स्वम् । तस्य वै स्वर एव स्वम् । तस्मादार्त्विज्यं करिष्यन्वाचि स्वरिमच्छेत तया वाचा स्वरसम्पन्नयाऽऽर्त्विज्यं कुर्यात् तस्माद्यज्ञे स्वरवन्तं दिदृक्षन्त एवाथो यस्य स्वं भवित । भवित हास्य स्वं य एवमेतत्साम्नः स्वं वेद ॥ २५ ॥

मन्त्र २६ [I.iii.26]

तस्य हैतस्य साम्नो यः सुवर्णं वेद भवित हास्य सुवर्णम् । तस्य वै स्वर एव सुवर्णम् । भवित हास्य सुवर्णं य एवमेतत्साम्नः सुवर्णं वेद ॥ २६ ॥

मन्त्र २७ [I.iii.27]

तस्य हैतस्य साम्नो यः प्रतिष्ठां वेद प्रति ह तिष्ठति । तस्य वै वागेव प्रतिष्ठा वाचि हि खल्वेष एतत्प्राणः प्रतिष्ठितो गीयते ऽन्न इत्यु हैक आहुः ॥ २७ ॥ मन्त्र २८ [I.iii.28]

अथातः पवमानानामेवाभ्यारोहः । स वै खलु प्रस्तोता साम प्रस्तौति । स यत्र प्रस्तुयात् तदेतानि जपेदसतो मा सद् गमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योर्माऽमृतं गमयेति । स यदाहासतो मा सद्गमयेति मृत्युर्वा असत् सदमृतं मृत्योर्माऽमृतं गमयामृतं मा कुर्वित्येवैतदाह । तमसो मा ज्योतिर्गमयेति मृत्युर्वे तमो ज्योतिरमृतं मृत्योर्मामृतं गमयामृतं मा कुर्वित्येवैतदाह । मृत्योर्मामृतं गमयोति नात्र तिरोहितिमवास्त्यथ यानीतराणि स्तोत्राणि तेष्वात्मनेऽन्नाद्यमागायेत् तस्मादु तेषु वरं वृणीत यं कामं कामयेत तँ । स एष एवंविदुद्गाताऽऽत्मने वा यजमानाय वा यं कामं कामयते तमागायित । तद्वैतल्लोकजिदेव न हैवालोक्यताया आशास्ति य एवमेतत्साम वेद ॥ २८॥

इति तृतीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ चतुर्थं ब्राह्मणम् ।

### मन्त्र १ [I.iv.1]

आत्मैवेदमय आसीत्पुरुषविधः । सोऽनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोऽपश्यत् सोऽहमस्मीत्यये व्याहरत् ततोऽहन्नामाभवत् । तस्माद्प्येतर्ह्धामिन्त्रतो ऽहमयमित्येवाय्र उत्तवाऽथान्यन्नाम प्रबृते यदस्य भवति । स यत्पूर्वोऽस्मात्सर्वस्मात्सर्वान्पाप्मन औषत् तस्मात्पुरुषः । ओषति ह वै स तं योऽस्मात्पूर्वो बुभूषति य एवं वेद ॥ १ ॥

### मन्त्र २ [I.iv.2]

सोऽबिभेत् तस्मादेकाकी बिभेति । स हायमीक्षां चके यन्मदन्यन्नास्ति कस्मान्नु बिभेमीति । तत एवास्य भयं वीयाय । कस्माद्यभेष्यत् द्वितीयाद्वै भयं भवति ॥ २ ॥

### मन्त्र ३ [I.iv.3]

स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते । स द्वितीयमैच्छत् स हैतावानास यथा स्त्रीपुमाँसौ सम्परिष्वक्तौ ।ँ स इममेवाऽऽत्मानं द्वेधाऽपातयत् । ततः पतिश्च पत्नी चाभवताम् । तस्मादिदमर्धवृगलिमव स्व इति ह स्माऽऽह याज्ञवल्क्यस्तस्मादयमाकाशः स्त्रिया पूर्यत एव । ताँ समभवत् ततो मनुष्या अजायन्त ॥ ३ ॥

### मन्त्र ४ [I.iv.4]

मन्त्र ६ [I.iv.6]

सो हेयमीक्षां चके कथं नु माऽऽत्मन एव जनयित्वा सम्भवति । हन्त तिरोऽसानीति । सा गौरभवद् ऋषभ इतरस्ताँ समेवाभवत् ततो गावोऽजायन्त । वडवेतराऽभवद् अश्ववृष इतरो गर्दभीतरा गर्दभ इतरस्ताँ समेवाभवत् तत एकशफमजायत अजेतराऽभवद् वस्त इतरोऽविरितरा मेष इतरस्ताँ समेवाभवत् ततोऽजावयोऽजायन्तैवमेव यदिदं किञ्च मिथ्रनमा पिपीलिकाभ्यस्तत्सर्वमसुजत ॥ ४॥

मन्त्र ५ [I.iv.5] सोऽवेदहं वाव सृष्टिरस्म्यहँ हीदँ सर्वमसृक्षीति । ततः सृष्टिरभवत् सृष्ट्याँ हास्यैतस्यां भवति य एवं वेद ॥ ५ ॥

अथेत्यभ्यमन्थत् स मुखाच्च योनेईस्ताभ्यां चाग्निमसृजत । तस्मादेतदुभयमलोमकमन्तरतोऽलोमका हि योनिरन्तरतस्तद्यदिदमाहुरमुं यजामुं यजेत्येकैकं देवमेतस्यैव सा विसृष्टिरेष उ ह्येव सर्वे देवा अथ यत्किञ्चेदमाईं तद्वेतसोऽसुजत तदु सोमः । एतावद्वा

इदँ सर्वमन्नं चैवान्नादश्च सोम एवान्नमग्निरन्नादः ।

सैषा ब्रह्मणोऽतिसृष्टिर्यच्छ्रेयसो देवानसृजताथ यन्मर्त्यः सन्नमृतानसृजत तस्मादितसृष्टिरितसृष्ट्याँ हास्यैतस्यां भवति य एवं वेद ॥ ६ ॥

### मन्त्र ७ [I.iv.7]

तखेदं तर्ह्यव्याकृतमासीत् तन्नामरूपाभ्यामेव व्याकियतासौ नामाऽयिमद्रूष्ट्रप इति । तिद्दमप्येति हं नामरूपाभ्यामेव व्याकियतेऽसौ नामायिमद्रूष्ट्रप इति । स एष इह प्रविष्ट आ नखाग्रेभ्यो यथा क्षुरः क्षुरधानेऽविहतः स्याद् विश्वम्भरो वा विश्वम्भरकुलाये तं न पश्यन्त्यकृत्स्नो हि सः प्राणन्नेव प्राणो नाम भवति वदन्वाक् पश्यंश्वक्षुः शृण्वञ्होत्रं मन्वानो मनस्तान्यस्यैतानि कर्मनामान्येव । स योऽत एकैकमुपास्ते न स वेदाकृत्स्नो होषोऽत एकैकेन भवत्यात्मेत्येवोपासीतात्र होते सर्व एकं भवन्ति । तदेतत्यदनीयमस्य सर्वस्य यदयमात्माऽनेन होतत्सर्वं वेद । यथा ह वै पदेनानुविन्देदेवं कीितं श्लोकं विन्दते य एवं वेद ॥ ७ ॥

# मन्त्र ८ [I.iv.8]

तद्तत्त्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वस्माद्न्तरतरं यद्यमात्मा । स योऽन्यमात्मनः प्रियं ब्रुवाणं ब्रूयात् प्रियँ रोत्स्यतीतीश्वरो ह तथैव स्यादात्मानमेव प्रियमुपासीत । स य आत्मानमेव प्रियमुपास्ते न हास्य प्रियं प्रमायुकं भवति ॥ ८॥

मन्त्र ९ [I.iv.9] तदाहुर्यद्वह्मविद्यया सर्वं भविष्यन्तो मनुष्या मन्यन्ते किमु तद्वह्मावेदु यस्मात्तत्सर्वमभवदिति ॥ ९ ॥

### मन्त्र १० [I.iv.10]

ब्रह्म वा इदमग्र आसीत् तदात्मानमेवावेदहं ब्रह्मास्मीति । तस्मात्तत्सर्वमभवत् तद्यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत् तथर्षीणां तथा मनुष्याणाम् । तद्धैतत्पश्यन्नृषिर्वामदेवः प्रतिपेदेऽहं मनुरभवँ सूर्यश्चेति । तदिदमप्येतिर्हे य एवं वेदाहं ब्रह्मास्मीति इति स इदँ सर्वं भवति तस्य ह न देवाश्चनाभृत्या ईशत आत्मा ह्येषाँ स भवत्यथ योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वेद । यथा पशुरेवँ स देवानाम् । यथा ह वै बहवः पशवो मनुष्यं भुञ्ज्युरेवमेकैकः पुरुषो देवान्भुनक्त्येकस्मिन्नेव पशावादीयमानेऽप्रियं भवति किम् बहुषु तस्मादेषां तन्न प्रियं यदेतन्मनुष्या विद्यः ॥ १० ॥

# मनुष्यास्विद्युर्मन्त्र ११

### मन्त्र ११ [I.iv.11]

ब्रह्म वा इदमग्र आसीदेकमेव । तदेकँ सन्न व्यभवत् तच्छ्रेयो रूपमत्यसृजत क्षत्रं यान्येतानि देवत्रा क्षत्राणीन्द्रो वरुणः सोमो रुद्रः पर्जन्यो यमो मृत्युरीशान इति । तस्मात्क्षत्रात्परं नास्ति तस्माद्वाह्मणः क्षत्रियमधस्तादुपास्ते राजसूये । क्षत्र एव तद्यशो दधाति सेषा क्षत्रस्य योनिर्यद्वह्म । तस्माद्यद्यपि राजा परमतां गच्छति ब्रह्मैवान्तत उपनिश्रयति स्वां योनिम् । य उ एनं हिनस्ति स्वाँ स योनिमृच्छति । स पापीयान्भवति यथा श्रेयाँसँ हिंसित्वा ॥ ११ ॥

#### मन्त्र १२ [I.iv.12]

स नैव व्यभवत् स विशमसृजत यान्येतानि देवजातानि गणश आख्यायन्ते वसवो रुद्रा आदित्या विश्वे देवा मरुत इति ॥ १२ ॥ मन्त्र १३ [I.iv.13] स नैव व्यभवत् स शौद्रं वर्णमसृजत पूषणमियं वै पूषेयँ हीदँ सर्वं पुष्पति यदिदं किञ्च ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [I.iv.14]

स नैव व्यभवत् तच्छ्रेयो रूपमत्यसृजत धर्मम् । तदेतत्क्षत्रस्य क्षत्रं यद्धर्मस्तस्माद्धर्मात् परं नास्त्यथो अबलीयान् बलीयाँसमाशाँसते धर्मेण यथा राज्ञैवम् । यो वै स धर्मः सत्यं वै तत् तस्मात्सत्यं वदन्तमाहुर्धर्मं वदतीति धर्मं वा वदन्तं सत्यं वदतीत्येतच्चेवैतदुभयं भवति ॥ १४ ॥

### मन्त्र १५ [I.iv.15]

तदेतद्वह्म क्षत्रं विट् शूद्रस्तदिग्निनैव देवेषु ब्रह्माभवद् ब्राह्मणो मनुष्येषु क्षत्रियेण क्षत्रियो वैश्येन वैश्यः शूद्रेण शूद्रस्तस्मादग्नावेव देवेषु लोकिमच्छन्ते ब्राह्मणे मनुष्येष्वेताभ्याँ हि रूपाभ्यां ब्रह्माभवद्थ यो ह वा अस्माल्लोकात्स्वं लोकमदृष्ट्वा प्रैति स एनमविदितो न भुनिक्त यथा वेदो वाऽननूक्तोऽन्यद्वा कर्माकृतम् । यदि ह वा अप्यनेवंविन्महत्पुण्यं कर्म करोति तद्धास्यान्ततः क्षीयत एवाऽऽत्मानमेव लोकमुपासीत । स य आत्मानमेव लोकमुपास्ते न हास्य कर्म क्षीयतेऽस्माख्येवाऽऽत्मनो यद्यत्कामयते तत्तत्सृजते ॥ १५ ॥

# मन्त्र १६ [I.iv.16]

अथो अयं वा आत्मा सर्वेषां भूतानां लोकः स यज्जुहोति यद्यजते तेन देवानां लोकोऽथ यदनुब्रूते तेन ऋषीणामथ यत् पितृभ्यो निपृणाति अथ यत्प्रजामिच्छते तेन पितृणामथ यन्मनुष्यान्वासयते यदेभ्योऽशनं ददाति तेन मनुष्याणामथ यत्पशुभ्यस्तृणोदकं विन्दति तेन पशूनां यदस्य गृहेषु श्वापदा वयाँस्या पिपीलिकाभ्य उपजीवन्ति तेन तेषां लोको यथा ह वै स्वाय लोकायारिष्टिमिच्छेद् एवँ हैवंविदे सर्वदा सर्वाणि भूतान्यरिष्टिमिच्छन्ति । तद्वा एतद्विदितं मीमाँसितम् ॥ १६ ॥

### मन्त्र १७ [I.iv.17]

आत्मैवेदमय आसीदेक एव । सोऽकामयत जाया मे स्यादथ प्रजायेयाथ वित्तं मे स्यात् अथ कर्म कुर्वीयेत्येतावान्वै कामो नेच्छँश्चनातो भूयो विन्देत् तस्माद्येतर्ह्योकाकी कामयते जाया मे स्यादथ प्रजायेयाथ वित्तं मे स्यादथ कर्म कुर्वीयेति । स यावद्य्येतेषामेकैकं न प्राप्नोत्यकृत्स्न एव तावन् मन्यते । तस्यो कृत्स्नता । मन एवास्याऽऽत्मा वाग्जाया प्राणः प्रजा चक्षुर्मानुषं वित्तं चक्षुषा हि तद्विन्दते श्रोत्रं दैवँ श्रोत्रेण हि तच्छुणोत्यात्मैवास्य कर्माऽऽत्मना हि कर्म करोति । स एष पाङ्को यज्ञः पाङ्कः पशुः पाङ्कः पुरुषः सर्वमाप्नोति य एवं वेद ॥ १७ ॥

इति चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥

अथ पञ्चमं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [I.v.1]

यत्सप्तान्नानि मेधया तपसाऽऽजनयिता । एकमस्य साधारणं द्वे देवानभाजयत् ॥ त्रीण्यात्मनेऽकुरुत पशुभ्य एकं प्रायच्छत् । तस्मिन्त्सर्वं प्रतिष्ठितं यच प्राणिति यच न ॥ कस्मात्तानि न क्षीयन्तेऽद्यमानानि सर्वदा । यो वै तामिक्षिति वेद सोऽन्नमित्त प्रतीकेन स देवानिपगच्छित स ऊर्जमुपजीवतीति श्लोकाः ॥ १ ॥

### मन्त्र २ [I.v.2]

यत्सप्तान्नानि मेधया तपसाऽजनयत्पितेति मेधया हि तपसाजनयत पितैकमस्य साधारणमितीदमेवास्य तत्साधारणमन्नं यदिदमद्यते । स य एतुरुपास्ते न स पाप्मनो व्यावर्तते मिश्रँ ह्येतत् । द्वे देवानभाजयदिति हृतं च प्रहृतं च तस्मादु देवेभ्यो जुह्नति च प्र च जुह्वत्यथो आहुर्दर्शपूर्णमासाविति । तस्मान्नेष्टियाजुकः स्यात् । पशुभ्य एकं प्रायच्छिदिति तत्पयः । पयो ह्येवाग्रे मनुष्याश्च पशवश्चोपजीवन्ति । तस्मात् कुमारं जातं घृतं वै वाग्रे प्रतिलेहयन्ति स्तनं वाऽनुधापयन्त्यथ वत्सं जातमाहुरतृणाद इति । तस्मिन्सर्वं प्रतिष्ठितं यच प्राणिति यच नेति पयसि हीदँ सर्वं प्रतिष्ठितं यच प्राणिति यच न । तद्यदिदमाहुः संवत्सरं पयसा जुह्दप पुनर्मृत्युं जयतीति न तथा विद्यादु यदहरेव जुहोति तदहः पुनर्मृत्युमपजयत्येवं विद्वान् सर्वं हि देवेभ्योऽन्नाद्यं प्रयच्छति । कस्मात्तानि न क्षीयन्तेऽद्यमानानि सर्वदेति पुरुषो वा अक्षितिः स हीदमन्नं पुनः पुनर्जनयते । यो वै तामक्षिति वेदेति पुरुषो वा अक्षितिः । स हीदमन्नं धिया धिया जनयते कर्मभिर्यद्वैतन्न कुर्यात् क्षीयेत ह । सोऽन्नमत्ति प्रतीकेनेति मुखं प्रतीकं मुखेनेत्येतत् स देवानिपगच्छति स ऊर्जमुपजीवतीति प्रशँसा ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [I.v.3]

त्रीण्यात्मनेऽकुरुतेति मनो वाचं प्राणं तान्यात्मनेऽकुरुतान्यत्रमना अभूवं नादर्शमन्यत्रमना अभूवं नाश्रौषमिति मनसा द्येव पश्यित मनसा शृणोति । कामः सङ्कल्यो विचिकित्सा श्रद्धाऽश्रद्धा धृतिरधृतिर्हीधीभीरित्येतत्सर्वं मन एव । तस्मादिप पृष्ठत उपस्पृष्टो मनसा विजानाति । यः कश्च शब्दो वागेव सैषा द्यन्तमायत्तेषा हि न । प्राणोऽपानो व्यान उदानः समानोऽन इत्येतत्सर्वं प्राण एवैतन्मयो वा अयमात्मा वाङ्मयो मनोमयः प्राणमयः ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [I.v.4]

त्रयो लोका एत एव वागेवायं लोको मनोऽन्तरिक्षलोकः प्राणोऽसौ लोकः ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [I.v.5.]

त्रयो वेदा एत एव वागेवर्ग्वेदो मनो यजुर्वेदः प्राणः सामवेदः ॥ ५ ॥

मन्त्र ६ [I.v.6]

देवाः पितरो मनुष्या एत एव वागेव देवा मनः पितरः प्राणो मनुष्याः ॥ ६ ॥

मन्त्र ७ [I.v.7]

पिता माता प्रजैत एव मन एव पिता वाङ्माता प्राणः प्रजा ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [.I.v.8]

विज्ञातं विजिज्ञास्यमविज्ञातमेत एव यत्किञ्च विज्ञातं वाचस्तद्रूपं वाग्घि विज्ञाता वागेनं तद्भूत्वाऽवति ॥ ८ ॥

मन्त्र ९ [I.v.9]

यत्किञ्च विजिज्ञास्यं मनसस्तद्रूपं मनो हि विजिज्ञास्यं मन एनं तद्भुत्वाऽवति ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [I.v.10] यत्किञ्चाविज्ञातं प्राणस्य तद्भूपं प्राणो ह्यविज्ञातः प्राण एनं तद्भुत्वाऽवति ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [I.v.11]

तस्यै वाचः पृथिवी शरीरं ज्योती रूपमयमग्निस्तद्यावत्येव वाक् तावती पृथिवी तावानयमग्निः ॥ ११ ॥

### मन्त्र १२ [I.v.12]

अथैतस्य मनसो द्यौः शरीरं ज्योतीरूपमसावादित्यस्तद्यावदेव मनस्तावती द्यौस्तावानसावादित्यस्तौ मिथुनँ समैतां ततः प्राणोऽजायत । स इन्द्रः स एषोऽसपत्नो द्वितीयो वै सपत्नो नास्य सपत्नो भवति य एवं वेद ॥ १२ ॥

#### मन्त्र १३ [I.v.13]

अथैतस्य प्राणस्याऽऽपः शरीरं ज्योतीरूपमसौ चन्द्रस्तद्यावानेव प्राणस्तावत्य आपस्तावानसौ चन्द्रः । त एते सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ताः । स यो हैतानन्तवत उपास्तेऽन्तवन्ताँ स लोकं जयत्यथ यो हैताननन्तानुपास्तेऽनन्ताँ स लोकं जयति ॥ १३ ॥

#### मन्त्र १४ [I.v.14]

स एष संवत्सरः प्रजापितः षोडशकलस्तस्य रात्रय एव पश्चदश कला ध्रुवैवास्य षोडशी कला । स रात्रिभिरेवाऽऽ च पूर्यते ऽप च क्षीयते । सोऽमावास्याँ रात्रिमेतया षोडश्या कलया सर्विमिदं प्राणभृदनुप्रविश्य ततः प्रातर्जायते । तस्मादेताँ रात्रिं प्राणभृतः प्राणं न विच्छिन्द्यादिप कृकलासस्यैतस्या एव देवताया अपचित्यै ॥ १४ ॥ अपचित्यै

#### मन्त्र १५ [I.v.15]

यो वै स संवत्सरः प्रजापितः षोडशकलोऽयमेव स योऽयमेवंवित्पुरुषस्तस्य वित्तमेव पश्चदश कला आत्मैवास्य षोडशी कला । स वित्तेनैवाऽऽ च पूर्यतेऽप च क्षीयते । तदेतन्नभ्यं यदयमात्मा प्रधिर्वित्तम् । तस्माद्यद्यपि सर्वज्यानि जीयत आत्मना चेजीवित प्रधिनाऽगादित्येवाऽऽहुः ॥ १५ ॥

#### मन्त्र १६ [I.v.16]

अथ त्रयो वाव लोकाः मनुष्यलोका पितृलोको देवलोक इति । सोऽयं मनुष्यलोकः पुत्रेणैव जय्यो नान्येन कर्मणा कर्मणा पितृलोको विद्यया देवलोको देवलोको वै लोकानाँ श्रेष्टस्तस्माद्विद्यां प्रशँसन्ति ॥ १६ ॥

### मन्त्र १७ [I.v.17]

अथातः सम्प्रतिर्यदा प्रैष्यन्मन्यतेऽथ पुत्रमाह त्वं ब्रह्म त्वं यज्ञस्त्वं लोक इति । स पुत्रः प्रत्याहाहं ब्रह्माहं यज्ञो ऽहम् लोक इति । यह्नै किञ्चानूक्तं तस्य सर्वस्य ब्रह्मेत्येकता । ये वै के च यज्ञास्तेषाँ सर्वेषां यज्ञ इत्येकता । ये वै के च यज्ञास्तेषाँ सर्वेषां राज्ञ इत्येकतेतावद्वा इदं सर्वमेतन्मा सर्वं सन्नयमितोऽभुनजिदति । तस्मात् पुत्रमनुशिष्टं लोक्यमाहुस्तस्मादेनमनुशासित । स यदैवंविदस्माल्लोकात्प्रेत्यथैभिरेव प्राणेः सह पुत्रमाविश्चित । स यद्यनेन किञ्चदक्षणयाऽकृतं भवित तस्मादेनँ सर्वस्मात्पुत्रो मुञ्चित । तस्मात् पुत्रो नाम । स पुत्रेणेवािस्मल्लोके प्रितितिष्ठत्यथैनमेते दैवाः प्राणा अमृता आविश्चित्तः ॥ १७ ॥ मन्त्र १८ [I.v.18] पृथिव्यै चैनमग्नेश्च दैवी वागाविश्चित । सा वै दैवी वाग्यया यद्यदेव वदित तत्तद्भवित ॥ १८ ॥

मन्त्र १९ [I.v.19] दिवश्चैनमादित्याच दैवं मन आविश्चति । तद्वै दैवं मनो येनाऽऽनन्द्येव भवत्यथो न शोचित ॥ १९ ॥

### मन्त्र २० [I.v.20]

अद्यश्चैनं चन्द्रमसश्च दैवः प्राण आविश्वति । स वै दैवः प्राणो यः सञ्चरँश्चासञ्चरँश्च न व्यथतेऽथो न रिष्यति । स एवंवित्सर्वेषां भूतानामात्मा भवति । यथैषा देवतैवँ स यथैतां देवताँ सर्वाणि भूतान्यवन्त्येवँ हैवंविदँ सर्वाणि भूतान्यवन्ति । यदु किञ्चेमाः प्रजाः शोचन्त्यमैवाऽऽसां तद्भवति पुण्यमेवामुं गच्छति न ह वै देवान्यापं गच्छति ॥ २० ॥

### मन्त्र २१ [I.v.21]

अथातो व्रतमीमाँसा । प्रजापितर्ह कर्माणि ससृजे । तानि सृष्टान्यन्योऽन्येनास्पर्धन्त विद्याम्येवाहिमिति वाग्द्धे द्रक्ष्याम्यहिमिति चक्षुः श्रोध्याम्यहिमिति श्रोत्रम् । एवमन्यानि कर्माणि यथाकर्म । तानि मृत्युः श्रमो भूत्वोपयेमे तान्याप्नोत् तान्याप्त्वा मृत्युरवारुन्ध । तस्माच्छाम्यत्येव वाक् श्राम्यित चक्षुः श्राम्यिति श्रोत्रमथेममेव नाऽऽप्नोद् योऽयं मध्यमः प्राणस्तानि ज्ञातुं द्धिरेऽयं वै नः श्रेष्ठो यः सञ्चर्रश्चासञ्चर्श्च न व्यथतेऽथो न रिष्यिति । हन्तास्यैव सर्वे रूपमसामेति । त एतस्यैव सर्वे रूपमभवँस्तरमादेत एतेनाऽऽख्यायन्ते प्राणा इति । तेन ह वाव तत्कुलमाचक्षते यस्मिन्कुले भवति य एवं वेद । य उ हैवंविदा स्पर्धतेऽनुशुष्यत्यनुशुष्य हैवान्ततो म्नियत इत्यध्यात्मम् ॥ २१ ॥ मन्त्र २२ [I.v.22]

अथाधिदैवतं ज्विलिष्याम्येवाहिमत्यिप्तर्द्धे तप्स्याम्यहिमत्यादित्यो भास्याम्यहिमिति चन्द्रमा एवमन्या देवता यथादैवतँ । स यथैषां प्राणानां मध्यमः प्राण एवमेतासां देवतानां वायुर्निष्ठोचन्ति ह्यन्या देवता न वायुः । सैषाऽनस्तिमिता देवता यद्वायुः ॥ २२ ॥ मन्त्र २३ [I.v.23]

अथैष श्लोको भवति यतश्चोदेति सूर्योऽस्तं यत्र च गच्छतीति प्राणाद्वा एष उदेति प्राणेऽस्तमेति तं देवाश्चिकिरे धर्में, स एवाद्य स उ श्व इति । यद्वा एतेऽमुर्ह्योघ्रियन्त तदेवाप्यद्य कुर्वन्ति । तस्मादेकमेव व्रतं चरेत् प्राण्याचैवापान्याच नेन्मा पाप्मा मृत्युराप्नवदिति । यद्यु चरेत् समापिपियषेत् तेनो एतस्यै देवतायै सायुज्यँ सलोकतां जयति ॥ २३ ॥

इति पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥

अथ षष्ठं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [I.vi.1]

त्रयं वा इदं नाम रूपं कर्म । तेषां नाम्नां वागित्येतदेषामुक्थमतो हि सर्वाणि नामान्युत्तिष्ठन्ति । एतदेषाँ सामैतद्धि सर्वैर्नामभिः सममेतदेषां ब्रह्मैतद्धि सर्वाणि नामानि बिभर्ति ॥ १ ॥

मन्त्र २ [I.vi.2]

अथ रूपाणां चक्षुरित्येतदेषामुक्थमतो हि सर्वाणि रूपाण्युत्तिष्ठन्ति । एतदेषाँ सामैतद्धि सर्वै रूपैः समम् । एतदेषां ब्रह्मैतद्धि सर्वाणि रूपाणि बिभर्ति ॥ २ ॥ मन्त्र ३ [I.vi.3]
अथ कर्मणामात्मेत्येतदेषामुक्थमतो हि सर्वाणि
कर्माण्युत्तिष्ठन्त्येतदेषाँ सामैतद्धि सर्वैः कर्मभिः समं
एतदेषां ब्रह्मैतद्धि सर्वाणि कर्माणि बिभर्ति । तदेतत्त्वयँ
सदेकमयमात्माऽऽत्मो एकः सन्नेतत्त्वयम् । तदेतदमृतँ सत्येन
छन्नम् । प्राणो वा अमृतं नामरूपे सत्यं ताभ्यामयं प्राणश्चन्नः ॥ ३ ॥

इति षष्ठं ब्राह्मणम्॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः ॥

अथ द्वितीयोऽध्यायः ।

अथ प्रथमं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [II.i.1]

ॐ दप्तबालाकिर्हान्चानो गार्ग्य आस । स होवाचाजातशत्रुं काश्यं ब्रह्म ते ब्रवाणीति । स होवाचाजातशत्रुः सहस्रमेतस्यां वाचि दद्मो जनको जनक इति वै जना धावन्तीति ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [II.i.2]

स होवाच गार्ग्यों य एवासावादित्ये पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठा । अतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मूर्घा राजेति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते ऽतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मूर्घा राजा भवति ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [II.i.3]

स होवाच गार्ग्यो य एवासौ चन्द्रे पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतिस्मिन्संविद्धा । बृहन् पाण्डरवासाः सोमो राजेति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्तेऽहरहर्ह सुतः प्रसुतो भवति नास्यान्नं क्षीयते ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [II.i.4]

स होवाच गार्ग्यो य एवासौ विद्युति पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतिस्मिन्संविदृष्ठास्तेजस्वीति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते तेजस्वी ह भवति तेजस्विनी हास्य प्रजा भवति ॥ ४ ॥

### मन्त्र ५ [II.i.5]

स होवाच गार्ग्यो य एवायमाकाशे पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संविदृष्ठाः । पूर्णमप्रवर्तीति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते पूर्यते प्रजया पशुभिर्नास्यास्माल्लोकात्प्रजोद्वर्तते ॥ ५ ॥

# मन्त्र ६ [II.i.6]

स होवाच गार्ग्यो य एवायं वायौ पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतिस्मिन्संविद्ष्टा । इन्द्रो वैकुण्ठोऽपराजिता सेनेति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते जिष्णुर्हापराजिष्णुर्भवत्यन्यतस्त्यजायी ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [II.i.7]

स होवाच गार्ग्यो य एवायमग्नौ पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संविद्धा । विषासिहिरिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते विषासिहर्ह भविति विषासिहर्हास्य प्रजा भविति ॥ ७ ॥

### मन्त्र ८ [II.i.8]

स होवाच गार्ग्यो य एवायमप्सु पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठाः । प्रतिरूप इति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते प्रतिरूपँ हैवैनमुपगच्छति नाप्रतिरूपमथो प्रतिरूपोऽस्माज्ञायते ॥ ८॥

#### मन्त्र ९ [II.i.9]

स होवाच गार्ग्यो य एवायमाद्र्शे पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठा । रोचिष्णुरिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते रोचिष्णुर्ह भवति रोचिष्णुर्हास्य प्रजा भवत्यथो यैः सन्निगच्छति सर्वांस्तानितरोचते ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [II.i.10]

स होवाच गार्ग्यो य एवायं यन्तं पश्चाछब्दोऽनूदेत्येतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठा । असुरिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते सर्वै हैवारिंमल्लोक आयुरेति नैनं पुरा कालात्प्राणो जहाति ॥ १०॥

मन्त्र ११ [II.i.11]

स होवाच गाग्यों य एवायं दिश्च पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठा । द्वितीयोऽनपग इति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते द्वितीयवान्ह भवति नास्माद् गणिश्ठिद्यते ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [II.i.12]

स होवाच गार्ग्यो य एवायं छायामयः पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संविद्ष्टा । मृत्युरिति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्ते सवैँ हैवारिँमछोक आयुरेति नैनं पुरा कालान्मृत्युरागच्छति ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [II.i.13]

स होवाच गार्ग्यो य एवायमात्मिन पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति । स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संविदृष्ठा आत्मन्वीति वा अहमेतमुपास इति । स य एतमेवमुपास्त आत्मन्वी ह भवत्यात्मिन्वनी हास्य प्रजा भवित । स ह तूष्णीमास गार्ग्यः ॥ १३ ॥ मन्त्र १४ [II.i.14] स होवाचाजातशत्रुरेतावन्नू ३ इत्येतावद्धीति । नैतावता विदितं भवतीति । स होवाच गार्ग्य उप त्वा यानीति ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [II.i.15] स होवाचाजातशत्रुः प्रतिलोमं चैतद्यद्वाह्मणः क्षत्रियमुपेयाद् ब्रह्म मे वक्ष्यतीति । व्येव त्वा ज्ञपियप्यामीति । तं पाणावादायोत्तस्थौ । तौ ह पुरुषँ सुप्तमाजग्मतुस्तमेतैर्नामिभरामन्त्रयांचके वृहन्पाण्डरवासः सोम राजिन्निति । स नोत्तस्थौ । तं पाणिनाऽऽपेषं बोधयांचकार । स होत्तस्थौ ॥ १५ ॥

मन्त्र १६ [II.i.16] स होवाचाजातशत्रुर्यत्रैष एतत् सुप्तोऽभूद् य एष विज्ञानमयः पुरुषः कैष तदाऽभूत् कुत एतदागादिति । तदु ह न मेने गार्ग्यः ॥ १६ ॥

मन्त्र १७ [II.i.17] स होवाचाजातशत्रुर्यत्रैष एतत्।सुप्तोऽभूद् य एष विज्ञानमयः पुरुषस्तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय य एषोऽन्तर्हृदय आकाशस्तिस्मञ्छेते । तानि यदा गृह्णाति अथ हैतत्पुरुषः स्विपति नाम । तद्गृहीत एव प्राणो भवति गृहीता वाग् गृहीतं चक्षुर्गृहीतँ श्रोत्रं गृहीतं मनः ॥ १७ ॥

मन्त्र १८ [II.i.18] स यत्रैतत्स्वप्न्यया चरित ते हास्य लोकास्तदुतेव महाराजो भवत्युतेव महाब्राह्मण उतेवोच्चावचं निगच्छिति । स यथा महाराजो जानपदान्गृहीत्वा स्वे जनपदे यथाकामं परिवर्तेतैवमेवैष एतत्प्राणान्गृहीत्वा स्वे शरीरे यथाकामं परिवर्तते ॥ १८ ॥ गृहीत्वा

# स्वे शरीरे यथाकामम् परिवर्तते

मन्त्र १९ [II.i.19]

अथ यदा सुषुप्तो भवित यदा न कस्यचन वेद हिता नाम नाड्यो द्वासप्तितः सहस्राणि हृदयात्पुरीततमभिप्रतिष्ठन्ते । ताभिः प्रत्यवसृप्य पुरीतित शेते । स यथा कुमारो वा महाराजो वा महाबाह्मणो वाऽतिष्ठीमानन्दस्य गत्वा शयीतैवमेवैष एतच्छेते ॥ १९ ॥

मन्त्र २० [II.i.20]

स यथोर्णभिस्तन्तुनोचरेद् यथाऽग्नेः क्षुद्रा विष्फुलिङ्गा व्युचरन्त्येवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि व्युचरन्ति । सर्वे ॥। व्युचरन्ति तस्योपनिषत्सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम् ॥ २० ॥

इति प्रथमं ब्राह्मणम् ॥

अथ द्वितीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [II.ii.1] यो ह वै शिशुँ साधानँ सप्रत्याधानँ सस्थूणँ सदामं वेद सप्त ह द्विषतो भ्रातृच्यानवरुणद्ययं वाव शिशुर्योऽयं मध्यमः प्राणस्तस्येदमेवाऽऽधानिमदं प्रत्याधानं प्राणः स्थूणाऽन्नं दाम ॥ १ ॥

मन्त्र २ [II.ii.2]

तमेताः सप्ताक्षितय उपितष्टन्ते तद्या इमा अक्षँछोहिन्यो राजयस्ताभिरेनँ रुद्रोऽन्वायत्तोऽथ या अक्षन्नापस्ताभिः पर्जन्यो या कनीनका तयाऽऽदित्यो यत्कृष्णं, तेनाग्निर्यच्छुक्कं तेनेन्द्रो ऽधरयैनं वर्तन्या पृथिव्यन्वायत्ता द्यौरुत्तरया । नास्यान्नं क्षीयते य एवं वेद ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [II.ii.3]

तदेष श्लोको भवति । अर्वाग्बिलश्चमस ऊर्ध्वबुध्नस्तरिमन्यशो निहितं विश्वरूपम् । तस्याऽऽसत ऋषयः सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति । अर्वाग्बिलश्चमस ऊर्ध्वबुध्न इतीदं तिच्छरः एष ह्यर्वाग्बिलश्चमस ऊर्ध्वबुध्नः । तिस्मिन्यशो निहितं विश्वरूपमिति प्राणा वै यशो निहितं विश्वरूपं प्राणानेतदाह । तस्याऽऽसत ऋषयः सप्त तीर इति प्राणा वा ऋषयः प्राणाणेतदाह । वागष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति वाग्ध्यष्टमी ब्रह्मणा संवित्ते ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [II.ii.4]

इमावेव गोतमभरद्वाजावयमेव गोतमोऽयं भरद्वाज इमावेव विश्वामित्रजमदग्नी अयमेव विश्वामित्रोऽयं जमद्ग्निरिमावेव विसष्टकश्यपावयमेव विसष्टोऽयं कश्यपो वागेवात्रिर्वाचा ह्यन्नमद्यतेऽत्तिर्ह वै नामैतद्यद्त्रिरिति । सर्वस्यात्ता भवित सर्वमस्यान्नं भवित य एवं वेद ॥ ४॥

इति द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ तृतीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [II.iii.1] द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तं चैवामूर्तं च मर्त्यं चामृतं च स्थितं च यच सच त्यच ॥ १ ॥

### मन्त्र २ [II.iii.2]

तदेतन्मूर्तं यदन्यद्वायोश्चान्तिरक्षाचैतन्मर्त्यमेतित्थितं एतत्सत् । तस्यैतस्य मूर्तस्यैतस्य मर्त्यस्यैतस्य स्थितस्यैतस्य सत एष रसो य एष तपित सतो ह्येष रसः ॥ २ ॥

# मन्त्र ३ [II.iii.3]

अथामूर्तं वायुश्चान्तरिक्षं चैतदमृतमेतद्यदेतत्त्यत् तस्यैतस्यामूर्तस्यै तस्यामृतस्यैतस्य यत एतस्य त्यस्यैष रसो य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्तस्य ह्येष रस । इत्यधिदैवतम् ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [II.iii.4]

अथाध्यात्मिमदमेव मूर्तं यदन्यत्प्राणाच यश्चायमन्तरात्मन्नाकाश एतन्मर्त्यमेतित्थितमेतत्सत् तस्यैतस्य मूर्तस्यै तस्य मर्त्यस्यैतस्य स्थितस्यैतस्य सत एष रसो यच्चक्षुः सतो ह्येष रसः ॥ ४ ॥

### मन्त्र ५ [II.iii.5]

अथामूर्तं प्राणश्च यश्चायमन्तरात्मन्नाकाश एतदमृतमेतद्यद् एतत्त्यं तस्येतस्यामूर्तस्येतस्यामृतस्येतस्य यत एतस्य त्यस्येष रसो योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषस्त्यस्य ह्येष रसः ॥ ५ ॥

### मन्त्र ६ [II.iii.6]

तस्य हैतस्य पुरुषस्य रूपम् । यथा माहारजनं वासो यथा पाण्ड्वाविकं यथेन्द्रगोपो यथाऽर्ग्या चिर्यथा पुण्डरीकं यथा सकृद्विद्युत्तँ । सकृद्विद्युत्तेव ह वा अस्य श्रीर्भवित य एवं वेदा थात आदेशो नेति नेति न ह्येतस्मादिति नेत्यन्यत् परमस्त्यथ नामधेयँ सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम् ॥ ६ ॥ इति तृतीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ चतुर्थं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [II.iv.1]

मैत्रेयीति होवाच याज्ञवल्का उद्यास्यन्वा अरेऽहमस्मात्स्थानादस्मि । हन्त तेऽनया कात्यायन्याऽन्तं करवाणीति ॥ १ ॥

मन्त्र २ [II.iv.2]

सा होवाच मैत्रेयी यन्नु म इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात् कथं तेनामृता स्यामिति । नेति होवाच याज्ञवल्क्यो यथैवोपकरणवतां जीवितं तथैव ते जीवितं स्याद्मृतत्वस्य तु नाऽऽशाऽस्ति वित्तेनेति ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [II.iv.3]

सा होवाच मैत्रेयी येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्याम् । यदेव भगवान्वेद तदेव मे ब्रूहीति ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [II.iv.4]

स होवाच याज्ञवल्काः प्रिया बतारे नः सती प्रियं भाषस एह्यास्स्व व्याख्यास्यामि ते । व्याचक्षाणस्य तु मे निद्ध्यासस्वेति ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [II.iv.5]

स होवाच न वा अरे पत्युः कामाय पितः प्रियो भवत्यात्मनस्तु कामाय पितः प्रियो भवित । न वा अरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवत्यात्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवित । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भविन्त । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय वित्तं प्रियं भवित । न वा अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय ब्रह्म प्रियं भवति । न वा अरे क्षत्रस्य कामाय क्षत्रं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं प्रियं भवति । न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय देवाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यो । मैत्रेय्यात्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्या विज्ञानेनेदँ सर्वं विदितम् ॥ ५ ॥

#### मन्त्र ६ [II.iv.6]

ब्रह्म तं परादाचोऽन्यत्राऽऽत्मनो ब्रह्म वेद क्षत्रं तं परादाचोऽन्यत्राऽऽत्मनः क्षत्रं वेद लोकास्तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो लोकान्वेद देवास्तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो देवान्वेद भूतानि तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो भूतानि वेद सर्वं तं परादाद् योऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेदेदं ब्रह्मेदं क्षत्रमिमे लोका इमे देवा इमानि भूतानीदँ सर्वं यदयमात्मा ॥ ६ ॥

मन्त्र ७ [II.iv.7]

स यथा दुन्दुभेर्हन्यमानस्य न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्कयाद् ग्रहणाय दुन्दुभेस्तु ग्रहणेन दुन्दुभ्याघातस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [II.iv.8]

स यथा राह्वस्य ध्मायमानस्य न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्रुयाद् ग्रहणाय राह्वस्य तु ग्रहणेन राह्वध्मस्य वा राब्दो गृहीतः ॥ ८॥ मन्त्र ९ [II.iv.9]

स यथा वीणायै वाद्यमानायै न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्कुयाद् ग्रहणाय वीणायै तु ग्रहणेन वीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ९ ॥ मन्त्र १० [II.iv.10]

स यथाऽऽर्द्वेधाग्नेरभ्याहितात्पृथग्धूमा विनिश्चरन्त्येवं वा अरेऽस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद् यदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानान्य्सामवेदसथर्वाङ्गिरससितिहासस्पुराणं विद्यासुपनिषदस्श्लोकास्सूत्राणि अनुव्याख्यानानि व्याख्यानिन अस्यैवैतानि निःश्वसितानि ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [II.iv.11]

स यथा सर्वासामपाँ समुद्र एकायनमेवँ सर्वेषाँ स्पर्शानां त्वगेकायनमेवँ सर्वेषां गन्धानां नासिकैकायनं एवँ सर्वेषाँ रसानां जिह्नेकायनमेवँ सर्वेषाँ रूपाणां चक्षुरेकायनमेवँ सर्वेषाँ शब्दानाँ श्रोत्रमेकायनमेवँ सर्वेषाँ सङ्कल्पानां मन एकायनं एवँ सर्वासां विद्यानाँ हृद्यमेकायनमेवँ सर्वेषां कर्मणाँ हस्तावेकायनमेवँ सर्वेषामानन्दानामुपस्थ एकायनं एवँ सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायनमेवँ सर्वेषामध्वनां पादावेकायनमेवँ सर्वेषां वदानां वागेकायनम् ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [II.iv.12]

स यथा सैन्धविखत्य उद्के प्रास्त उद्कमेवानुविलीयेत न हास्योद्रहणायेव न हास्योद्रहणायेव स्याद् यतो यतस्त्वाद्दीत लवणमेवैवं वा अर इदं महद् भूतमनन्तमपारं विज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय एतेभ्यस्भूतेभ्यस्समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति न प्रेत्य सञ्ज्ञाऽस्तीत्यरे ब्रवीमीति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [II.iv.13] सा होवाच मैत्रेय्यत्रैव मा भगवानमूमुहद् न प्रेत्य सञ्ज्ञाऽस्तीति । स होवाच न वा अरेऽहं मोहं ब्रवीम्यलं वा अर इदं विज्ञानाय ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [II.iv.14]
यत्र हि द्वैतमिव भवित तिद्तर इतरं जिघ्यति तिद्तर इतरं
पश्यित तिद्तर इतरं शृणोति तिद्तर इतरमिवदित तिद्तर
इतरं मनुते तिद्तर इतरं विजानाित । यत्र वा अस्य सर्वमात्मैवाभूत्
तत्केन कं जिघेत् तत्केन कं पश्येत् तत्केन कँ शृणुयात् तत्केन
कमिवदेत् तत्केन कं मन्वीत तत्केन कं विजानीयात् । येनेदँ
सर्वं विजानाित तं केन विजानीयाद् विज्ञातारमरे केन विजानीयािदित ॥ १४ ॥

इति चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥

अथ पञ्चमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [II.v.1] इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्वस्यै पृथिव्यै सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मँ शारीरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः अमृतमयस्पुरुषसयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेदँ सर्वम् ॥ १ ॥

मन्त्र २ [II.v.2]

इमा आपः सर्वेषां भूतानां मध्वसामपाँ सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमास्वप्सु तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः यश्चायमध्यात्मँ रैतसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतं इदं ब्रह्मेदँ सर्वम् ॥ २ ॥

### मन्त्र ३ [II.v.3]

अयमिः सर्वेषां भूतानां मध्वस्याः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमिस्मन्नः तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं वाङ्मयस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्ममृतं इदं ब्रह्मेदुँ सर्वम् ॥ ३ ॥

### मन्त्र ४[II.v.4]

अयं वायुः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य वायोः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्वायौ तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं प्राणस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्ममृतम्। इदं ब्रह्मेदुँ सर्वम् ॥ ४ ॥

#### मन्त्र ५ [II.v.5]

अयमादित्यः सर्वेषां भूतानां मध्वस्याऽऽदित्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्नादित्ये तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं चाक्षुषस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदं सर्वम् ॥ ५ ॥

#### मन्त्र ६ [II.v.6]

इमा दिशः सर्वेषां भूतानां मध्वासां दिशाँ सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमासु दिश्च तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मँ श्रोत्रः प्रातिश्रुत्कस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेदँ सर्वम् ॥ ६ ॥

### मन्त्र ७ [II.v.7]

अयं चन्द्रः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य चन्द्रस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमिस्मश्चन्द्रे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं मानसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद् सर्वम् ॥ ७ ॥

### मन्त्र ८ [II.v.8]

इयं विद्युत्सर्वेषां भूतानं मध्वस्यै विद्युतः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्यां विद्युति तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं तैजसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्ममृतं इदं ब्रह्मोद्दँ सर्वम् ॥ ८ ॥

### मन्त्र ९ [II.v.9]

अयँ स्तनियत्नुः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य स्तनियत्नोः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्स्तनियत्नौ तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मँ शाब्दः सौवरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो ऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद् सर्वम् ॥ ९ ॥

### मन्त्र १० [II.v.10]

अयमाकाशः सर्वेषां भूतानां मध्वस्याऽऽकाशस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्नाकाशे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मँ हृद्याकाशस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः ऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेद् सर्वम् ॥ १० ॥

### मन्त्र ११ [II.v.11]

अयं धर्मः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य धर्मस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्धर्मे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं धार्मस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतं

# इदं ब्रह्मेदँ सर्वम् ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [II.v.12]

इदं सत्यं सर्वेषां भूतानां मध्वस्य सत्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्सत्ये तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं सात्यस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्ममृतमिदं ब्रह्मेद् सर्वम् ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [II.v.13]

इदं मानुषँ सर्वेषां भूतानां मध्वस्य मानुषस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्मानुषे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं मानुषस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेदँ सर्वम् ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [II.v.14]

अयमात्मा सर्वेषां भूतानां मध्वस्याऽऽत्मनः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्नात्मिन तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमात्मा तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्ममृतिमदं ब्रह्मेदँ सर्वम् ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [II.v.15]

स वा अयमात्मा सर्वेषां भूतानामधिपितः सर्वेषां भूतानाँ राजा । तद्यथा रथनाभौ च रथनेमौ चाराः सर्वे समर्पिता एवमेवास्मिन्नात्मिन सर्वाणि भूतानि सर्वे देवाः सर्वे लोकाः सर्वे प्राणाः सर्व एत आत्मानः समर्पिताः ॥ १५ ॥ मन्त्र १६ [II.v.16]

इदं वै तन्मधु दध्यङ्काथर्वणोऽश्विभ्यामुवाच । उवाच तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत् । तद्वां नरा सनये दँस उग्नं आविष्कृणोमि तन्यतुर्न वृष्टिम् । दध्यङ् ह यन्मध्वाथर्वणो वां अश्वस्य शीष्णां प्र यदीमुवाचेति ॥ १६ ॥

मन्त्र १७ [II.v.17]

इदं वै तन्मधु दध्यङ्काथर्वणोऽश्विभ्यामुवाच । तदेतदृषिः परुयन्नवोचत् । आथर्वणायाश्विनौ दधीचेऽश्व्यँ शिरः प्रत्यैरयतम् । स वां मधु प्रवोचदृतायन् त्वाष्ट्रं यद् दस्राविप कक्ष्यं वामिति ॥ १७ ॥

मन्त्र १८ [II.v.18]

इदं वै तन्मधु दध्यङ्घाथर्वणोऽश्विभ्यामुवाच । तदेतदृषिः परुयन्नवोचत् पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः । पुरः स पक्षी भूत्वा पुरः पुरुष आविशदिति । स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्षु पुरिशयो नैनेन किंचनानावृतं नैनेन किंचनासंवृतम् ॥ १८ ॥

मन्त्र १९ [II.v.19]

इदं वै तन्मधु दध्यङ्काथर्वणोऽश्विभ्यामुवाच । तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत् । रूपँरूपं प्रतिरूपो बभूव तदस्य रूपं प्रतिचक्षणाय । इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते युक्ता ह्यस्य हरयः शता दशेतिययं वै हरयोऽयं वै दश च सहस्रणि बहूनि चानन्तानि च । तदेतद्वह्मापूर्वमनपरमनन्तरमबाह्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्यनुशासनम् ॥ १९ ॥

इति पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥

#### अथ षष्ठं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [II.vi.1]

अथ वँशः पौतिमाघ्यो गौपवनाद् गौपवनः पौतिमाघ्यात् पौतिमाघ्यो गौपवनाद् गौपवनः कौशिकात् कौशिकः कौण्डिन्यात् कौण्डिन्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कौशिकाच गौतमाच गौतमः ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [II.vi.2]

आग्निवेश्याद्मिवेश्यः शाण्डिल्याचानिमहाताचानिमहात आनिमहाताद्निमहात अनिमहाताद्निमहातो गौतमाद् गौतमः सैतवप्राचीनयोग्याभ्याँ, सैतवप्राचीनयोग्यौ पाराश्यात् पाराशर्यो भारद्वाजाद् भारद्वाजो भारद्वाजाच गौतमाच गौतमो भारद्वाजाद् भारद्वाजः पाराशर्यात् पाराशर्यो वैजवापायनाद् वैजवापायनः कौशिकायनेः कौशिकायनिः ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [II.vi.3]

घृतकौशिकाद् घृतकौशिकः पाराशर्यायणात् पारशर्यायणः पाराशर्यात् पाराशर्यो जातूकण्यं जातूकण्यं आसुरायणाच्च यास्काच्-ऽऽसुरायणस्त्रैवणेस्त्रैवणिरौपजन्धनेरौपजन्धिनरासुरासुरिर्भारद्वाजाद् भारद्वाज आत्रेयादत्रेयो माण्टेर्माण्टिर्गीतमाद् गौतमो गौतमाद् गौतमो वात्स्याद् वात्स्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कैशोर्यात्काप्यात् कैशोर्यः काप्यः कुमारहारितात् कुमारहारितो गालवाद् गालवो विदर्भीकौण्डिन्याद् विदर्भीकौण्डिन्यो वत्सनपातो बाभ्रवाद् वत्सनपाद्वाभ्रवः पथः सौभरात् पन्थाः सौभरोऽयास्यादाङ्गिरसादयास्य आङ्गिरस आभूतेस्त्वाष्ट्रादाभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपात्त्वाष्ट्राद् विश्वरूपस्त्वाष्ट्रोऽश्विभ्यामिश्वनौ दधीच आथर्वणाद् दथ्यङ्काथर्वणोऽथर्वणो दैवादथर्वा दैवो मृत्योः प्राध्वसनान् मृत्युः प्राध्वसनः प्रध्वसनात् प्रध्वँसन एकर्षेः एकिर्विवप्रचित्तेर्वप्रचित्तर्व्यप्टेर्व्यप्टिः

सनारोः सनारुः सनातनात् सनातनः सनगात् सनगः परमेष्ठिनः

परमेष्ठी ब्रह्मणो ब्रह्म स्वयम्भु ब्रह्मणे नमः ॥ ३ ॥

इति षष्ठं ब्राह्मणम् ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयोऽध्यायः ॥

अथ तृतीयोध्यायः ॥

अथ प्रथमं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [Ⅲ.i.1]

ॐ जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेजे । तत्र ह कुरुपञ्चालानां ब्राह्मणा अभिसमेता बभूवुस्तस्य ह जनकस्य वैदेहस्य विजिज्ञासा बभूव कः स्विदेषां ब्राह्मणानामनूचानतम इति । स ह गवाँ सहस्रमवरुरोध दशदश पादा एकैकस्याः शृङ्गयोराबद्धा बभूवुः ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [III.i.2]

तान्होवाच ब्राह्मणा भगवन्तो यो वो ब्रह्मिष्टः स एता गा उद्जतामिति । ते ह ब्राह्मणा न द्धृषुरथ ह याज्ञवल्क्यः स्वमेव ब्रह्मचारिणमुवाचैताः सौम्योद्ज सामश्रवा३ इति । ता होदाचकार । ते ह ब्राह्मणाश्चुकुधुः कथं नु नो ब्रह्मिष्ठो ब्रुवीतेत्यथ ह जनकस्य वैदेहस्य होताऽश्वलो बभूव । स हैनं पप्रच्छ त्वं नु खलु नो याज्ञवल्क्य ब्रह्मिष्ठोऽसी३ इति । स होवाच नमो वयं ब्रह्मिष्ठाय कुर्मो गोकामा एव वयँ स्म इति । तँ ह तत एव प्रष्टुं द्ध्रे होताऽश्वलः ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [III.i.3]

याज्ञवल्कोति होवाच यदिद् सर्वं मृत्युनाऽऽप्तँ, सर्वं मृत्युनाऽभिपन्नं केन यजमानो मृत्योराप्तिमतिमुच्यत इति । होत्रित्वजाऽइना वाचा वाग्वै यज्ञस्य होता । तद्येयं वाक् सोऽयमिन्नः स होता सा मुक्तिः साऽतिमुक्तिः ॥ ३ ॥

### मन्त्र ४ [III.i.4]

याज्ञवल्कोति होवाच यदिदँ सर्वमहोरात्राभ्यामाप्तँ, सर्वमहोरात्राभ्यामभिपन्नं केन यजमानोऽहोरात्रयोराप्तिमतिमुच्यत इत्यध्वर्युणर्त्विजा चक्षुषाऽऽदित्येन चक्षुर्वै यज्ञस्याध्वर्युस्तद्यदिदं चक्षुः सोऽसावादित्यः सोऽध्वर्युः सा मुक्तिः साऽतिमुक्तिः ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [III.i.5] याज्ञवल्कोति होवाच यदिदँ सर्वं पूर्वपक्षापरपक्षाभ्यामाप्तँ, सर्वं पूर्वपक्षापरपक्षाभ्यामभिपन्नं केन यजमानः पूर्वपक्षापरपक्षयोराप्तिमतिमुच्यत इत्युद्गात्रित्वजा वायुना प्राणेन प्राणो वै यज्ञस्योद्गाता । तद्योऽयं प्राणः स वायुः स उद्गाता सा मुक्तिः साऽतिमुक्तिः ॥ ५ ॥

## मन्त्र ६ [III.i.6]

याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदमन्तिरक्षमनारम्बणिमव केनाऽऽक्रमेन यजमानः स्वर्गं लोकमाक्रमत इति ब्रह्मणित्वजा मनसा चन्द्रेण मनो वै यज्ञस्य ब्रह्मा । तद्यदिदं मनः सोऽसौ चन्द्रः स ब्रह्मा सा मुक्तिः सातिमुक्तिरित्यतिमोक्षा अथ सम्पदः ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [III.i.7]

याज्ञवल्क्येति होवाच कतिभिरयमद्यर्गिभर्होतास्मिन्यज्ञे करिष्यतीति । तिसृभिरिति । कतमास्तास्तिस्र इति । पुरोनुवाक्या च याज्या च शस्यैव तृतीया । किं ताभिर्जयतीति । यत् किञ्चेदं प्राणभृदिति ॥ ७॥ मन्त्र ८ [III.i.8]

याज्ञवल्क्येति होवाच कत्ययमद्याध्वर्युरस्मिन्यज्ञ आहुतीर्होष्यतीति । तिस्र इति । कतमास्तास्तिस्र इति । या हुता उज्ज्वलन्ति या हुता अतिनेदन्ते या हुता अधिशेरते । किं ताभिर्जयतीति । या हुता उज्ज्वलन्ति देवलोकमेव ताभिर्जयति दीप्यत इव हि देवलोको । या हुता अतिनेदन्ते पितृलोकमेव ताभिर्जयत्यतीव हि पितृलोको । या हुता अधिशेरते मनुष्यलोकमेव ताभिर्जयत्यध इव हि मनुष्यलोकः ॥ ८ ॥

मन्त्र ९ [III.i.9]

याज्ञवल्क्येति होवाच कितिभिरयमद्य ब्रह्मा यज्ञं दक्षिणतो देवताभिर्गोपायतीत्येकयेति । कतमा सैकेति । मन एवेत्यनन्तं वै मनों अन्ता विश्वे देवा अनन्तमेव स तेन लोकं जयति ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [III.i.10]

याज्ञवल्कोति होवाच कत्ययमद्योद्गाताऽस्मिन्यज्ञे स्तोत्रियाः स्तोष्यतीति । तिस्र इति । कतमास्तास्तिस्र इति । पुरोनुवाक्या च याज्या च शस्यैव तृतीया कतमास्ता या अध्यात्मिमिति । प्राण एव पुरोनुवाक्याऽपानो याज्या व्यानः शस्या । किं ताभिर्जयतीति । पृथिवीलोकमेव पुरोनुवाक्यया जयत्यन्तिरक्षलोकं याज्यया चुलोकं शस्यया ततो ह होताऽश्वल उपराम ॥ १० ॥

इति प्रथमं ब्राह्मणम् ॥

अथ द्वितीयं ब्राह्मणम् ।

### मन्त्र १ [III.ii.1]

अथ हैनं जारत्कारव आर्तभागः पप्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच कति ग्रहाः कत्यतिग्रहा इत्यष्टौ ग्रहा अष्टावतिग्रहा इति ये तेऽष्टौ ग्रहा अष्टावतिग्रहाः कतमे त इति ॥ १ ॥

मन्त्र २ [III.ii.2]

प्राणो वै ग्रहः । सोऽपानेनातिग्राहेण गृहीतोऽपानेन हि गन्धाञ्जिप्रति ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [III.ii.3]

वाग्वै ग्रहः । स नाम्नातिग्राहेण गृहीतो वाचा हि नामान्यभिवदति ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [III.ii.4]

जिह्वा वै ग्रहः । स रसेनातिग्राहेण गृहीतो जिह्वया हि रसान्विजानाति ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [III.ii.5]

चक्षुर्वै ग्रहः । स रूपेणातिग्राहेण गृहीतश्रक्षुषा हि रूपाणि पञ्चति ॥ ५ ॥

मन्त्र ६ [III.ii.6] श्रोत्रं वै ग्रहः । स शब्देनातिग्राहेण गृहीतः श्रोत्रेण हि शब्दाञ्शृणोति ।

मन्त्र ७ [III.ii.7]

मनो वै ग्रहः । स कामेनातिग्राहेण गृहीतो मनसा हि कामान्कामयते ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [III.ii.8]

हस्तौ वै ग्रहः । स कर्मणाऽतिग्राहेण गृहीतो हस्ताभ्याँ हि कर्म करोति ॥ ८॥

मन्त्र ९ [II.ii.9]

त्वग्वै ग्रहः । स स्पर्शेनातिग्राहेण गृहीतस्त्वचा हि स्पर्शान्वेदयत । इत्येतेऽष्टौ ग्रहा अष्टावतिग्रहाः ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [III.ii.10] याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदँ सर्वं मृत्योरन्नं का स्वित्सा देवता यस्या मृत्युरन्नमित्यग्निर्वें मृत्युः सोऽपामन्नमप पुनर्मृत्युं जयति ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [III.ii.11] याज्ञवल्क्येति होवाच यत्रायं पुरुषो म्रियत उदस्मात्प्राणाः क्रामन्त्यहो३ नेति नेति होवाच याज्ञवल्क्योऽत्रैव समवनीयन्ते स उच्छ्वयत्याध्मायति आध्मातो मृतः शेते ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [III.ii.12] याज्ञवल्क्येति होवाच यत्रायं पुरुषो म्रियते किमेनं न जहातीति । नामेत्यनन्तं वै नामानन्ता विश्वे देवा अनन्तमेव स तेन लोकं जयति ॥ १२॥

मन्त्र १३ [III.ii.13]

याज्ञवल्क्येति होवाच यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्याग्नि वागप्येति वातं प्राणश्चक्षुरादित्यं मनश्चन्द्रं दिशः श्रोत्रं पृथिवीं शरीरमाकाशमात्मौषधीलींमानि वनस्पतीन्केशा अप्सु लोहितं च रेतश्च निधीयते कायं तदा पुरुषो भवतीत्यहर सौम्य हस्तं आर्तभागेति होवाऽऽचावामेवैतस्य वेदिष्यावो न नावेतत्सजन इति । तौ होत्क्रम्य मन्त्रयां चक्राते तौ ह यदूचतुः कर्म हैव तदूचतुरथ ह यत्प्रशॅंसतुः कर्म हैव तत् प्रशॅंसतुः पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति । ततो ह जारत्कारव आर्तभाग उपरराम ॥ १३ ॥

इति द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ तृतीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.iii.1]

अथ हैनं भुज्युर्लाह्यायिनः पप्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच मद्रेषु चरकाः पर्यव्रजाम ते पतञ्चलस्य काप्यस्य गृहानैम । तस्याऽऽसीद् दुहिता गन्धर्वगृहीता तमपृच्छाम कोऽसीति । सोऽब्रवीत् सुधन्वाऽऽङ्गिरस इति । तं यदा लोकानामन्तानपृच्छामाथैतदथैनमब्रूम क पारिक्षिता अभवन्निति क पारिक्षिता अभवन् स त्वा पृच्छामि याज्ञवल्क्य क पारिक्षिता अभवन्निति ॥ १ ॥

### मन्त्र २ [III.iii.2]

स होवाचोवाच वै सोऽगच्छन्वै ते तद् यत्राश्वमेधयाजिनो गच्छन्तीति । क न्वश्वमेधयाजिनो गच्छन्तीति । द्वात्रिंशतं वै देवरथाह्यान्ययं लोकस्तँ समन्तं पृथिवी द्विस्तावत्पर्येति ताँ समन्तं पृथिवी द्विस्तावत्समुद्रः पर्येति । तद्यावती क्षुरस्य धारा यावद्वा मिक्षकायाः पत्रं तावानन्तरेणाऽऽकाशस्तान् इन्द्रः सुपर्णो भूत्वा वायवे प्रायच्छत् तान् वायुरात्मिनि धित्वा तत्रागमयद्यत्र अश्वमेधयाजिनोऽभवन्नित्येविमव वै स वायुमेव प्रशश्ँस तस्माद्वायुरेव व्यष्टिर्वायुः समिष्टरप पुनर्मृत्युं जयित य एवं वेद । ततो ह भुज्युर्लाह्यायनिरुपरराम ॥ २ ॥ इति तृतीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ चतुर्थं ब्रह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.iv.1]

अथ हैनमूषस्तश्चाकायणः पप्रच्छ । याज्ञवल्क्येति होवाच यत्साक्षाद्परोक्षाद्वह्म य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वेत्येष त आत्मा सर्वान्तरः । कतमो याज्ञवल्क्य सर्वान्तरो । यः प्राणेन प्राणिति स त आत्मा सर्वान्तरो योऽपानेनापानिति स त आत्मा सर्वान्तरो यो व्यानेन व्यानिति स त आत्मा सर्वान्तरो य उदानेनोदानिति स त आत्मा सर्वान्तर एष त आत्मा सर्वान्तरः ॥ १ ॥

मन्त्र २ [III.iv.2]

स होवाचोषस्तश्चाकायणः यथा विब्र्यादसौ गौरसावश्च इत्येवमेवैतद्यपदिष्टं भवति । यदेव साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म य आत्मा सर्वान्तरः तं मे व्याचक्ष्वेति । एष त आत्मा सर्वान्तरः । कतमो याज्ञवल्क्य सर्वान्तरो । न दृष्टेर्द्रष्टारं पश्चेर्न श्रुतेः श्रोतारँ शृणुया न मतेर्मन्तारं मन्वीथा न विज्ञातेर्विज्ञातारं विजानीया एष त आत्मा सर्वान्तरोऽतोऽन्यदार्तं ततो होषस्तस्चाकायण उपरराम ॥ २ ॥

इति चतुर्थं बाह्मणम् ॥

अथ पञ्चमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.v.1]

अथ हैनं कहोलः कौषीतकेयः पप्रच्छ पप्रच्छ याज्ञवल्क्येति होवाच यदेव साक्षादपरोक्षाद्रह्म य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वेत्येष त आत्मा सर्वान्तरः । कतमो याज्ञवल्क्य सर्वान्तरो । योऽश्चनायापिपासे शोकं मोहं जरां मृत्युमत्येत्येतं वै तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणायाश्च लोकेषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति । या ह्येव पुत्रेषणा सा वित्तेषणा या वित्तेषणा सा लोकेषणोभे ह्येते एषणे एव भवतस्तरस्माद्वाह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठासेत् । बाल्यं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिरमौनं च मौनं च निर्विद्याथ ब्राह्मणः । स ब्राह्मणः केन स्याद् येन स्यात् तेनेदृश एवातोऽन्यदार्तम् । य एवं वेद एवातोऽन्यदार्तम् । ततो ह कहोलः कौषीतकेय उपरराम ॥ १ ॥

इति पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥

अथ षष्ठं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.vi.1]

अथ हैनं गार्गी वाचक्रवी पप्रच्छ याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदँ सर्वमप्स्वोतं च प्रोतं च किस्मिन्नु खल्वाप ओताश्च प्रोताश्चेति । वायौ गार्गीति । किस्मिन्नु खलु वायुरोतश्च प्रोतश्चेत्यन्तिरक्षलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु खल्वन्तिरक्षलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । गन्धर्वलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु गन्धर्वलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । चन्द्रलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु खलु चन्द्रलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । चक्षत्रलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु खलु नक्षत्रलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । देवलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु खलु देवलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । प्रजापतिलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु खलु प्रजापतिलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । ब्रह्मलोकेषु गार्गीति । किस्मिन्नु खलु प्रजापतिलोका ओताश्च प्रोताश्चेति । स होवाच गार्गि मातिप्राक्षीर्मा ते मूर्घा व्यपप्तदनतिप्रश्यां वै देवतामतिपृच्छिसि । गार्गि माऽतिप्राक्षीरिति । ततो ह गार्गी वाचकव्युपरराम ॥ १ ॥

इति षष्ठं ब्राह्मणम् ॥

अथ सप्तमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.vii.1]

अथ हैनमूद्दालक आरुणिः पप्रच्छ याज्ञवल्क्येति होवाच मद्रेष्ववसाम पतञ्चलस्य काप्यस्य गृहेषु यज्ञमधीयानास्तस्याऽऽसीद्भार्या गन्धर्वगृहीता । तमपुच्छाम कोऽसीति । सोऽब्रवीत् कबन्ध आथर्वण इति । सोऽब्रवीत्पतञ्चलं काप्यं याज्ञिकाँश्च वेत्थ नु त्वं काप्य तत्सूत्रं येनायं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि सन्दब्धानि भवन्तीति । सोऽब्रवीत्पतञ्चलः काप्यो नाहं तदु भगवन् वेदेति । सोऽब्रवीत् पतञ्चलं काप्यं याज्ञिकाँश्वः वेत्थ नु त्वं काप्य तमन्तर्यामिणं य इमं च लोकं परं च लोकँ सर्वाणि च भूतानि योऽन्तरो यमयतीति । सोऽब्रवीत् पतञ्चलः काप्यो नाहं तं भगवन् वेदेति । सोऽब्रवीत् पतञ्चलं काप्यं याज्ञिकाँश्च यो वै तत् काप्य सुत्रं विद्यात्तं चान्तर्यामिणमिति स ब्रह्मवित् स लोकवित् स देववित् स वेदवित् स भूतवित् स आत्मवित् स सर्वविदिति तेभ्योऽब्रवीत् तदहं वेद । तचेत्त्वं याज्ञवल्का सूत्रमविद्वाँस्तं चान्तर्यामिणं ब्रह्मगवीरुद्जसे मूर्घा ते विपतिष्यतीति । वेद् वा अहं गौतम तत्सूत्रं तं चान्तर्यामिणमिति । यो वा इदं कश्चिद्धयात् वेद वेदेति । यथा वेत्थ तथा ब्रहीति ॥ १ ॥

# मन्त्र २ [III.vii.2]

स होवाच वायुर्वे गौतम तत्सूत्रं वायुना वै गौतम सूत्रेणायं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि सन्द्रब्यानि भवन्ति । तस्माद्वै गौतम पुरुषं प्रेतमाहुर्व्यस्रॅसिषतास्याङ्गानीति वायुना हि गौतम सूत्रेण संद्रब्यानि भवन्तीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्क्यान्तर्यामिणं बृहीति ॥ २ ॥

### मन्त्र ३ [III.vii.3]

यः पृथिव्यां तिष्ठन्पृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [III.vii.4]

योऽप्सु तिष्ठन्नद्योऽन्तरो यमापो न विदुः यस्यापः शरीरं योऽपोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ४ ॥

# मन्त्र ५ [III.vii.5]

योऽग्नौ तिष्ठन्नग्नेरन्तरो यमग्निर्न वेद यस्याग्निः शरीरं योऽग्निमन्तरो यमयति एष त आत्मान्तर्याम्यमृतः ॥ ५ ॥

# मन्त्र ६ [III.vii.6]

योऽन्तरिक्षे तिष्ठन्नन्तरिक्षादन्तरो यमन्तरिक्षं न वेद यस्यान्तरिक्षँ शरीरं योऽन्तरिक्षमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [III.vii.7]

यो वायौ तिष्ठन्वायोरन्तरो यं वायुर्न वेद यस्य वायुः शरीरं यो वायुमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ७ ॥ मन्त्र ८ [III.vii.8] यो दिवि तिष्ठन्दिवोऽन्तरो यं द्यौर्न वेद यस्य द्यौः शरीरं यो दिवमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ८ ॥

मन्त्र ९ [III.vii.9] य आदित्ये तिष्ठन्नादित्यादन्तरो यमादित्यो न वेद यस्याऽऽदित्यः शरीरं य आदित्यमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [III.vii.10] यो दिक्षु तिष्ठन्दिग्भ्योऽन्तरो यं दिशो न विदुर्यस्य दिशः शरीरं यो दिशोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [III.vii.11]
यश्चन्द्रतारके तिष्ठँचन्द्रतारकादन्तरो यं चन्द्रतारकं
न वेद यस्य चन्द्रतारकँ शरीरं यश्चन्द्रतारकमन्तरो
यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [III.vii.12] य आकाशे तिष्ठन्नाकाशादन्तरो यमाकाशो न वेद यस्याऽऽकाशः शरीरं य आकाशमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [III.vii.13] यस्तमसि तिष्ठँस्तमसोऽन्तरो यं तमो न वेद यस्य तमः शरीरं यस्तमोऽन्तरो यमयत्येष त आत्मान्तर्याम्यमृतः ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [III.vii.14] यस्तेजिस तिष्ठँस्तेजसोऽन्तरो यं तेजो न वेद यस्य तेजः शरीरं यस्तेजोऽन्तरो यमयत्य्स एष त आत्माऽन्तर्याम्यमृत इत्यधिदैवतं

# अथाधिभूतम् ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [III.vii.15]

यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्सर्वेभ्यो भूतेभ्योऽन्तरो यँ सर्वाणि भूतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भुतानि शरीरं यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृत इत्यधिभूतमथाध्यात्मम् ॥ १५ ॥

मन्त्र १६ [III.vii.16]

यः प्राणे तिष्ठन्याणादन्तरो यं प्राणो न वेद यस्य प्राणः शरीरं यः प्राणमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १६ ॥

मन्त्र १७ [III.vii.17] यो वाचि तिष्ठन्वाचोऽन्तरो यं वाङ्म वेद यस्य वाक् शरीरं यो वाचमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १७ ॥

मन्त्र १८ [III.vii.18] यश्चक्षुषि तिष्ठँश्चक्षुषोऽन्तरो यं चक्षुर्न वेद यस्य चक्षुः शरीरं यश्चक्षुरन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १८ ॥

मन्त्र १९ [III.vii.19] यः श्रोत्रे तिष्ठञ्छोत्रादन्तरो यँ श्रोत्रं न वेद यस्य श्रोत्रँ शरीरं यः श्रोत्रमन्तरो यमयत्य्स एष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १९ ॥

मन्त्र २० [III.vii.20] यो मनिस तिष्ठन्मनसोऽन्तरो यं मनो न वेद यस्य मनः शरीरं यो मनोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्योम्यमृतः ॥ २० ॥ मन्त्र २१ [III.vii.21] यस्त्वचि तिष्ठँस्त्वचोऽन्तरो यं त्वङ्ग वेद यस्य त्वक् शरीरं यस्त्वचमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २१ ॥

मन्त्र २२ [III.vii.22] यो विज्ञाने तिष्ठन्विज्ञानादन्तरो यँ विज्ञानं न वेद यस्य विज्ञानँ शरीरं यो विज्ञानमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २२ ॥

मन्त्र २३ [III.vii.23] यो रेतिस तिष्ठन् रेतसोऽन्तरो यँ रेतो न वेद यस्य रेतः शरीरं यो रेतोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतोऽदृष्टो द्रष्टाऽश्रुतः श्रोताऽमतो मन्ताऽविज्ञतो विज्ञाता । नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा नान्योऽतोऽस्ति श्रोता नान्योऽतोऽस्ति मन्ता नान्योऽतोऽस्ति विज्ञातैष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतोऽतोऽन्यदार्तं ततो होद्दालक

इति सप्तमं ब्राह्मणम् ॥

आरुणिरुपरराम ॥ २३ ॥

अथ अष्टमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.viii.1] अथ ह वाचक्रव्युवाच ब्राह्मणा भगवन्तो हन्ताहिममं द्वौ प्रश्नौ प्रक्ष्यामि तौ चेन्मे वक्ष्यित न वै जातु युष्माकिममं कश्चिद्वह्मोद्यं जेतेति । पृच्छ गार्गीति ॥ १ ॥

# मन्त्र २ [III.viii.2]

सा होवाचाहं वै त्वा याज्ञवल्क्य यथा काश्यो वा वैदेहो वोग्रपुत्र उज्ज्यं धनुरिधज्यं कृत्वा द्वौ बाणवन्तौ सपलातिव्याधिनौ हस्ते कृत्वोपोत्तिष्ठेदेवमेवाहं त्वा द्वाभ्यां प्रश्नाभ्यामुपोदस्थाम् । तौ मे ब्रहीति । पृच्छ गार्गीति ॥ २ ॥

### मन्त्र ३ [III.viii.3]

सा होवाच यदूर्ध्वं याज्ञवल्क्य दिवो यदवाक्पृथिव्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भूतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षते कर्रिंमस्तदोतं च प्रोतं चेति ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [III.viii.4]

स होवाच यदूर्ध्वं गार्गि दिवो यदवाक्पृथिव्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भूतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षत आकाशे तदोतं च प्रोतं चेति ॥ ४ ॥

# मन्त्र ५ [III.viii.5]

सा होवाच नमस्तेऽस्तु याज्ञवल्का यो म एतं व्यवोचोऽपरस्मै धारयस्वेति । पृच्छ गार्गीति ॥ ५ ॥

#### मन्त्र ६ [III.viii.6]

सा होवाच यदूर्ध्वं याज्ञवल्का दिवो यदवाक् पृथिव्याः यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भूतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षते आचक्षते करिंमस्तदोतं च प्रोतं चेति ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [III.viii.7]

स होवाच यदूर्ध्वं गार्गि दिवो यदवाक्पृथिव्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद्भतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षत आकाश एव तदोतं च प्रोतं चेति । कस्मिन्नु खल्वाकाश ओतश्च प्रोतश्चेति ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [III.viii.8]

स होवाचैतद्वै तदक्षरऽ गार्गि ब्राह्मणा अभिवदन्त्यस्थूलमनण्वह्रस्वमदीर्घमलोहितमस्नेहमच्छायमतमो-ऽवाय्वनाकाशमसङ्गं अचक्षुष्कमश्रोत्रमवाग् अमनोऽतेजस्कमप्राणममुखममात्रं अनन्तरमबाह्यं न तदश्नाति किं चन न तदश्नाति कश्चन ॥ ८॥

मन्त्र ९ [III.viii.9]

एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठत एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिव्यौ विधृते तिष्ठत एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि वावापृथिव्यौ निमेषा मुहूर्ता अहोरात्राण्यर्धमासा मासा ऋतवः संवत्सरा इति विधृतास्तिष्ठन्त्येतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि प्राच्योऽन्या नद्यः स्यन्दन्ते श्वेतेभ्यः पर्वतेभ्यः प्रतीच्योऽन्या यां यां च दिशमन्वेतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि ददतो मनुष्याः प्रशासन्त यजमानं देवा दवीं पितरोऽन्वायत्ताः ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [III.viii.10]

यो वा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वाऽिँमल्लोके जुहोति यजते तपस्तप्यते बहूनि वर्षसहस्राण्यन्तवदेवास्य तद्भवति लोको भवति यो वा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वाऽस्माल्लोकात्प्रैति स कृपणोऽथ य एतदक्षरं गार्गि विदित्वाऽस्माल्लोकात्प्रैति स ब्राह्मणः ॥ १० ॥ मन्त्र ११ [III.viii.11] तद्वा एतदक्षरं गार्ग्यदृष्टं द्रष्टृश्रुतँ श्रोत्तमतं मन्त्रविज्ञातं विज्ञातृ नान्यद्तोऽस्ति द्रष्टृ नान्यद्तोऽस्ति श्रोतृ नान्यद्तोऽस्ति मन्तृ नान्यद्तोऽस्ति विज्ञान्नेतस्मिन्नु खल्वक्षरे गार्ग्याकाश ओतश्च प्रोतश्चेति ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [III.viii.12] सा होवाच ब्राह्मणा भगवन्तस्तदेव बहु मन्येध्वं यदस्मान्नमस्कारेण मुच्येध्वं न वै जातु युष्माकिममं कश्चिद्वह्मोद्यं जेतेति ततो ह वाचकव्यपरराम ॥ १२ ॥

इत्यष्टमं ब्राह्मणम् ॥

अथ नवमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [III.ix.1]

अथ हैनं विदग्धः शाकल्यः पप्रच्छ कित देवा याज्ञवल्कोति । स हैतयैव निविदा प्रतिपेदे यावन्तो वैश्वदेवस्य निविद्युच्यन्ते त्रयश्च त्री च शता त्रयश्च त्री च सहस्रेत्योमिति होवाच कत्येव देवा याज्ञवल्कोति । त्रयस्त्रिशादित्योमिति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवल्कोति । षडित्योमिति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवल्कोति । त्रय इत्योमिति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवल्कोत्योमिति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवल्कोत्यध्यर्ध इत्योमिति होवाच । कत्येव देवा याज्ञवल्कोत्येक इत्योमिति होवाच । कतमे ते त्रयश्च त्री च शता त्रयश्च त्री च सहस्रोति ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [III.ix.2]

स होवाच महिमान एवेषामेते त्रयिस्त्रशक्त्वेव देवा इति कतमे ते त्रयिस्त्रशदित्यष्टौ वसव एकादश रुद्रा द्वादशाऽऽदित्यास्ते एकत्रिंशदिन्द्रश्चेव प्रजापतिश्च त्रयिस्त्रशाविति ॥ २ ॥

### मन्त्र ३ [III.ix.3]

कतमे वसव इत्यग्निश्च पृथिवी च वायुश्चान्तिरक्षं चाऽऽदित्यश्च द्यौश्च चन्द्रमाश्च नक्षत्राणि चैते वसव एतेषु हीदं वसु सवैँ हितमिति तस्माद्वसव इति ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [III.ix.4]

कतमे रुद्रा इति । दशेमे पुरुषे प्राणा आत्मैकादशस्ते यदाऽस्माच्छरीरान्मर्त्यादुत्कामन्त्यथ रोदयन्ति तद्यद्रोदयन्ति तस्माद्रुद्रा इति ॥ ४ ॥

#### मन्त्र ५ [III.ix.5]

कतम आदित्या इति । द्वादश वै मासाः संवत्सरस्यैत आदित्या एते हीदँ सर्वमाददाना यन्ति ते यदिदँ सर्वमाददाना यन्ति तस्मादादित्या इति ॥ ५ ॥

#### मन्त्र ६ [III.ix.6]

कतम इन्द्रः कतमः प्रजापितरिति । स्तनियत्नुरेवेन्द्रो यज्ञः प्रजापितरिति । कतमः स्तनियत्नुरित्यशिनिरिति । कतमो यज्ञ इति । पशव इति ॥ ६ ॥

# मन्त्र ७ [III.ix.7]

कतमे षडित्यग्निश्च पृथिवी च वायुश्चान्तरिक्षं चाऽऽदित्यश्च द्यौश्चैते षडु एते हीदँ सर्वं षडिति ॥ ७ ॥

# मन्त्र ८ [III.ix.8]

कतमे ते त्रयो देवा इति इम एव त्रयो लोका एषु हीमे सर्वे देवा इति । कतमो तौ द्वौ देवावित्यन्नं चैव प्राणश्चेति । कतमोऽध्यर्ध इति । योऽयं पवत इति ॥ ८ ॥

### मन्त्र ९ [III.ix.9]

तदाहुर्यद्यमेक एव एक इवैव पवते । आथ कथमध्यर्ध इति । यदस्मिन्निद् सर्वमध्यार्झोत् तेनाध्यर्ध इति । कतम एको देव इति । प्राण इति स ब्रह्म त्यदित्याचक्षते ॥ ९ ॥

#### मन्त्र १० [III.ix.10]

पृथिव्येव यस्याऽऽयतनमग्निर्लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, परायणं स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायँ शारीरः पुरुषः स एष । वदैव शाकल्य तस्य का देवतेत्यमृतमिति होवाच ॥ १० ॥

### मन्त्र ११ [III.ix.11]

काम एव यस्याऽऽयतनँ हृद्यं लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायं काममयः पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति । स्त्रिय इति होवाच ॥ ११ ॥

#### मन्त्र १२ [III.ix.12]

रूपाण्येव यस्याऽऽयतनं चक्षुर्लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवासावादित्ये पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति । सत्यमिति होवाच ॥ १२ ॥

# मन्त्र १३ [III.ix.13]

आकाश एव यस्याऽऽयतनँ श्रोत्रं लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषं सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायँ श्रोत्रः प्रातिश्रुत्कः पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति । दिश इति होवाच ॥ १३ ॥

#### मन्त्र १४ [III.ix.14]

तम एव यस्याऽऽयतनँ हृद्यं लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद् वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायं छायामयः पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति । मृत्युरिति होवाच ॥ १४ ॥

# मन्त्र १५ [III.ix.15]

रूपाण्येव यस्याऽऽयतनं चक्षुर्लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, परायणं स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायमादर्शे पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेत्यसुरिति होवाच ॥ १५ ॥

#### मन्त्र १६ [III.ix.16]

आप एव यस्याऽऽयतनँ हृद्यं लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, परायणं स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्का । वेद वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायमप्सु पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति । वरुण इति होवाच ॥ १६ ॥

मन्त्र १७ [III.ix.17]

रेत एव यस्याऽऽयतनँ हृदयं लोको मनो ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणँ, स वै वेदिता स्याद् याज्ञवल्क्य । वेद वा अहं तं पुरुषँ सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायं पुत्रमयः पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति । प्रजापतिरिति होवाच ॥ १७ ॥

मन्त्र १८ [III.ix.18] शाकत्येति होवाच याज्ञवल्क्यस्त्वाँ स्विदिमे ब्राह्मणा अङ्गारावक्षयणमकता३ इति ॥ १८ ॥

मन्त्र १९ [III.ix.19]

याज्ञवल्क्येति होवाच शाकल्यो यदिदं कुरुपञ्चालानां ब्राह्मणानत्यवादीः किं ब्रह्म विद्वानिति । दिशो वेद सदेवाः सप्रतिष्ठा इति । यद्दिशो वेत्थ सदेवाः सप्रतिष्ठाः ॥ १९ ॥

मन्त्र २० [III.ix.20]

किन्देवतोऽस्यां प्राच्यां दिश्यसीत्यादित्यदेवत इति । स आदित्यः किस्मिन्प्रतिष्ठित इति । चक्षुषीति । किस्मिन्न चक्षुः प्रतिष्ठितमिति । रूपेष्विति चक्षुषा हि रूपाणि पश्यति । किस्मिन्न रूपाणि प्रतिष्ठितानीति । हृद्य इति होवाच हृद्येन हि रूपाणि जानाति हृद्ये ह्येव रूपाणि प्रतिष्ठितानि भवन्तीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्क्य ॥ २० ॥

#### मन्त्र २१ [III.ix.21]

किन्देवतोऽस्यां दक्षिणायां दिश्यसीति । यमदेवत इति । स यमः किस्मन्प्रतिष्ठित इति । यज्ञ इति । किस्मन्न यज्ञः प्रतिष्ठित इति। दक्षिणायामिति । किस्मन्न दक्षिणा प्रतिष्ठितेति श्रद्धायामिति यदा ह्येव श्रद्धत्तेऽथ दक्षिणां ददाति श्रद्धायाँ ह्येव दक्षिणा प्रतिष्ठितेति किस्मन्न श्रद्धा प्रतिष्ठितेति हृदय इति होवाच हृदयेन हि श्रद्धां जानाति हृदये ह्येव श्रद्धा प्रतिष्ठिता भवतीत्येवमेवतद् याज्ञवल्क्य ॥ २१ ॥

#### मन्त्र २२ [III.ix.22]

किन्देवतोऽस्यां प्रतीच्यां दिश्यसीति । वरुणदेवत इति । स वरुणः किस्मन् प्रतिष्ठित इत्यप्स्वित । किस्मिन्न्वापः प्रतिष्ठितेति रेतसीति । किस्मन्नु रेतः प्रतिष्ठितेति इति हृद्य इति तस्माद्पि प्रतिरूपं जातमाहुईद्यादिव सृप्तो हृद्यादिव निर्मित इति हृद्ये ह्येव रेतः प्रतिष्ठितं भवतीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्क्य ॥ २२ ॥

#### मन्त्र २३ [III.ix.23]

किन्देवतोऽस्यामुदीच्यां दिश्यसीति । सोमदेवत इति । स सोमः किस्मिन्प्रतिष्ठित इति । दीक्षायामिति । किस्मिन्नु दीक्षा प्रतिष्ठितेति सत्य इति तस्मादिप दीक्षितमाहुः सत्यं वदेति सत्ये द्येव दीक्षा प्रतिष्ठितेति किस्मिन्नु सत्यं प्रतिष्ठितिमिति हृदय इति होवाच हृदयेन हि सत्यं जानाति हृदये द्येव सत्यं प्रतिष्ठितं भवतीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्क्य ॥ २३ ॥

# मन्त्र २४ [III.ix.24]

किन्देवतोऽस्यां ध्रुवायां दिश्यसीत्यग्निदेवत इति । सोऽग्निः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति वाचीति । कस्मिन्नु वाक्प्रतिष्ठितेति हृद्य इति । कस्मिन्नु हृद्यं प्रतिष्ठितमिति ॥ २४ ॥ मन्त्र २५ [III.ix.25] अहिल्लकेति होवाच याज्ञवल्क्यो यत्रैतदन्यत्रास्मन्मन्यासे । यद्येतदन्यत्रास्मत्स्याच्छ्वानो वैनदद्युर्वयाँसि वैनद्विमश्लीरन्निति ॥ २५ ॥

### मन्त्र २६ [III.ix.26]

किस्मन्नु त्वं चात्मा च प्रतिष्ठितौ स्थ इति । प्राण इति । किस्मन्नु प्राणः प्रतिष्ठित इत्यपान इति । किस्मिन्न्वपानः प्रतिष्ठित इति । व्यान इति । किस्मन्नु व्यानः प्रतिष्ठित इत्युदान इति । किस्मन्नूदानः प्रतिष्ठित इति । समान इति । स एष नेति नेत्यात्माऽगृद्धो न हि गृद्धातेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यत्येतान्यष्टावायतनान्यष्टौ लोका अष्टौ देवा अष्टौ पुरुषाः । स यस्तान्युरुषान्निरुद्धा प्रत्युद्धात्यकामत् तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि । तं चेन्मे न विवक्ष्यिस मूर्धा ते विपतिष्यतीति । तँ इ न मेने शाकल्यस्तस्य इ मूर्धा विपपात अपि हास्य परिमोषिणोऽस्थीन्यपजहुरन्यन्मन्यमानाः ॥ २६॥

# मन्त्र २७ [III.ix.27]

अथ होवाच ब्राह्मणा भगवन्तो यो वः कामयते स मा पृच्छतु सर्वे वा मा पृच्छत यो वः कामयते तं वः पृच्छामि सर्वान्वा वः पृच्छामीति । ते ह ब्राह्मणा न द्धृषुः ॥ २७ ॥

#### मन्त्र २८ [III.ix.28]

तान्हैतैः श्लोकैः पप्रच्छ यथा वृक्षो वनस्पतिस्तथैव पुरुषोऽमृषा तस्य लोमानि पर्णानि त्वगस्योत्पाटिका बहिः ॥ १ ॥ त्वच एवास्य रुधिरं प्रस्यन्दि त्वच उत्पटः तस्मात्तदतृण्णात्प्रैति रसो वृक्षादिवाऽऽहतात् ॥ २ ॥ माँसान्यस्य शकराणि किनाटँ स्नाव तित्थरम् । अस्थीन्यन्तरतो दारूणि मज्जा मज्जोपमा कृता ॥ ३ ॥ यदृक्षो वृक्णो रोहित मूलान्नवतरः पुनः मर्त्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मान्मूलात्प्ररोहिति ॥ ४ ॥ रेतस इति मा वोचत जीवतस्तत्प्रजायते धानारुह इव वै वृक्षोऽञ्जसा प्रेत्य सम्भवः ॥ ५ ॥ यत्समूलमावृहेयुर्वृक्षं न पुनराभवेत् । मर्त्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मान्मूलात्प्ररोहिति ॥ ६ ॥ जात एव न जायते को न्वेनं जनयेत्पुनः विज्ञानमानन्दं ब्रह्म रातिर्दातुः परायणं तिष्ठमानस्य तिद्वेद इति ॥ ७ ॥ ॥ २८ ॥

इति नवमं ब्राह्मणम्॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयोऽध्यायः ॥

अथ चतुर्तोऽध्यायः ।

अथ प्रथमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [IV.i.1]

ॐ जनको ह वैदेह आसां चकेऽथ ह याज्ञवल्का आववाज । तँ होवाच याज्ञवल्का किमर्थमचारीः पश्चिनच्छन्नण्वन्तानित्युभयमेव सम्राडु इति होवाच ॥ १॥

मन्त्र २ [IV.i.2]

यत्ते कश्चिद्रववीत् तच्छृणवामेत्यववीन् मे जित्वा शैलिनिर्वाग्वै ब्रह्मेति । यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्त्र्यात् तथा तच्छैलिरववीद् वाग्वै ब्रह्मेत्यवदतो हि कि स्यादित्यववीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽववीदित्येकपाद्वा एतत् सम्राड् इति । स वै नो ब्रूहि याज्ञवल्क्य । वागेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा प्रज्ञेत्येनदुपासीत । का प्रज्ञता याज्ञवल्क्य । वागेव सम्राड् इति होवाच वाचा वै सम्राड् बन्धुः प्रज्ञायत ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानीष्टं हुतमाशितं पायितमयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि वाचैव सर्वाणि च भूतानि वाचा एव सम्राट् प्रज्ञायन्ते वाग्वे सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं वाग्जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति । देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषभँ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्कः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ २ ॥

# मन्त्र ३ [IV.i.3]

यदेव ते कश्चिदब्रवीत्तच्छृणवामेत्यब्रवीन्म ऊदङ्कः शौल्बायनः प्राणो वै ब्रह्मोति । यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्यात् तथा तच्छौल्वायनोऽब्रवीत् प्राणो वै ब्रह्मेत्यप्राणतो हि कैं स्यादित्यब्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽब्रवीदित्येकपाद्वा एतत् सम्राड् इति । स वै नो ब्रूहि याज्ञवल्क्य । प्राण एवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा प्रियमित्येनदुपासीत । का प्रियता याज्ञवल्क्य । प्राण एव सम्राड् इति होवाच प्राणस्य वै सम्राट् कामायायाज्यं याजयत्यप्रतिगृह्यस्य प्रतिगृह्णात्यिप् तत्र वधाशङ्कं भवति यां दिश्तमेति प्राणस्येव सम्राट् कामाय प्राणो वै सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनं प्राणो जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति । देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषभँ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नानन्त्रशिष्य हरेतेति ॥ ३ ॥

# मन्त्र ४ [IV.i.4]

यदेव ते कश्चिदब्रवीत् तच्छृणवामेत्यब्रवीन्मे वर्कुर्वाष्ण्श्वश्चुर्वे ब्रह्मेति । यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान् ब्रूयात् तथा तद्वाष्णाऽब्रवीत्चक्षुर्वे ब्रह्मेत्यपश्यतो हि किं स्यादित्यब्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽब्रवीदित्येकपाद्वा एतत् सम्राड् इति । स वै नो ब्रूहि याज्ञवल्क्य । चक्षुरेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा सत्यमित्येतदुपासीत । का सत्यता याज्ञवल्क्य । चक्षुरेव सम्राड् इति होवाच चक्षुषा वै सम्राट् पश्यन्तमाहुरद्राक्षीरिति । स आहाद्राक्षमिति तत्सत्यं भवति चक्षुर्वे सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं चक्षुर्जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति । देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषभँ सहस्रं दद्रामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ४ ॥

# मन्त्र ५ [IV.i.5]

यदेव ते कश्चिदब्रवीत् तच्छृणवामेत्यब्रवीन्मे गर्दभीविपीतो भारद्वाजः श्रोत्रं वै ब्रह्मेति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्यात् तथा तद्भारद्वाजोऽब्रवीच्छ्रोत्रं वै ब्रह्मेत्यशृण्वतो हि किं स्यादित्यब्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽब्रवीदित्येकपाद्वा एतत् सम्राङ् इति । स वै नो ब्र्हि याज्ञवल्क्य । श्रोत्रमेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठाऽनन्तिमत्येनदुपासीत । काऽनन्तता याज्ञवल्क्य । दिश एव सम्राङ् इति होवाच तस्माद्दे सम्राङ् अपि यां काञ्च दिशं गच्छिति नैवास्या अन्तं गच्छत्यनन्ता हि दिशो दिशो वै सम्राट् श्रोत्रंश्रोत्रं वै सम्राट् परमं ब्रह्म । नैनँ श्रोत्रं जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति । देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषभँ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ५ ॥

# मन्त्र ६ [IV.i.6]

यदेव ते कश्चिदब्रवीत् तच्छृणवामेत्यब्रवीन्मे सत्यकामो जाबालो मनो वै ब्रह्मोति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्यात् तथा तज्जाबालो अब्रवीन् मनो वै ब्रह्मोत्यमनसो हि कि स्यादित्यब्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठाम् । न मेऽब्रवीदित्येकपाद्वा एतत् सम्राड् इति । स वै नो ब्र्ह्मि याज्ञवल्क्य । मन एवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठाऽऽनन्द इत्येनदुपासीत । काऽऽनन्दता याज्ञवल्क्य । मन एव सम्राड् इति होवाच मनसा वै सम्राट् स्त्रियमभिहार्यते तस्यां प्रतिरूपः पुत्रो जायते स आनन्दो । मनो वै सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं मनो जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति । देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषभँ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ६ ॥

मन्त्र ७ [IV.i.7]

यदेव ते कश्चिद्ववीत् तच्छृणवामेत्यबवीन्मे विदग्धः शाकल्यो हृद्यं वै ब्रह्मेति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्त्र्यात् तथा तच्छाकल्योऽव्रवीद् धृद्यं वै ब्रह्मेत्यहृदयस्य हि किं स्यादित्यबवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां । न मेऽब्रवीदित्येकपाद्वा एतत् सम्राड् इति । स वै नो ब्र्हि याज्ञवल्य । हृद्यमेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा स्थितिरित्येनदुपासीत । का स्थितिता याज्ञवल्य । हृद्यमेव सम्राड् इति होवाच हृद्यं वै सम्राट् सर्वेषां भूतानामायतनं हृद्यं वै सम्राट्, सर्वेषां भूतानां प्रतिष्ठा हृद्यं होव सम्राट् सर्वाणि भूतानि प्रतिष्ठितानि भवन्ति हृद्यं वै सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं हृद्यं जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति । देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते । हस्त्यृषभँ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः । स होवाच याज्ञवल्कः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ७ ॥

इति प्रथमं ब्राह्मणम् ॥

अथ द्वितीयं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [IV.ii.1]

जनको ह वैदेहः कूर्चादुपावसर्पन्नुवाच नमस्तेऽस्तु याज्ञवल्क्यानु मा शाधीति । स होवाच यथा वै सम्राण् महान्तमध्वानमेष्यत्रथं वा नावं वा समाददीतैवमेवैताभिरुपनिषद्भिः समाहितात्माऽस्यिस एवं वृन्दारक आढ्यः सन्नधीतवेद उक्तोपनिषत्क इतो विमुच्यमानः क गमिष्यसीति । नाहं तद् भगवन् वेद यत्र गमिष्यामीत्यथ वै तेऽहं तद्वक्ष्यामि यत्र गमिष्यसीति । ब्रवीतु भगवानिति ॥ १ ॥

# मन्त्र २ [IV.ii.2]

इन्धो ह वै नामैष योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषस्तं वा एतिमन्धँ सन्तमिन्द्र इत्याचक्षते परोक्षेणैव परोक्षप्रिया इव हि देवाः प्रत्यक्षद्विषः ॥ २ ॥

# मन्त्र ३ [IV.ii.3]

अथैतद्वामेऽक्षणि पुरुषरूपमेषाऽस्य पत्नी विराट् तयोरेष सँस्तावो य एषोऽन्तर्हृदय आकाशोऽथैनयोरेतदन्नं य एषोऽन्तर्हृदये लोहितपिण्डोऽथैनयोरेतत्प्रावरणं यदेतदन्तर्हृदये जालकमिवाथैनयोरेषा सृतिः सञ्चरणी यैषा हृदयादूर्ध्वा नाड्युचरित । यथा केशः सहस्रधा भिन्न एवमस्यैता हिता नाम नाड्योऽन्तर्हृदये प्रतिष्ठिता भवन्त्येवमस्य एताशितास्नाम नाड्यसन्तर्हृदये प्रतिष्ठितास्भवन्ति एताभिर्वा एतदास्रवदास्रवित तस्मादेष प्रविविक्ताहारतर इवैव भवत्यस्माच्छारीरादात्मनः ॥ ३ ॥

### मन्त्र ४ [IV.ii.4]

तस्य प्राची दिक्प्राञ्चः प्राणाः दक्षिणा दिग्दक्षिणे प्राणाः प्रतीची दिक्प्रत्यञ्चः प्राणा उदीची दिगुदञ्चः प्राणाः ऊर्ध्या दिगूर्ध्याः प्राणाः अवाची दिगवाञ्चः प्राणाः सर्वा दिशः सर्वे प्राणाः । स एष नेति नेत्याऽत्मागृह्यो न हि गृह्यतेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यत्य्व्यथते असङ्गस्त्र हि सज्यते असितस्त्र व्यथते न रिष्यति अभयं वै जनक प्राप्तोऽसीति होवाच याज्ञवल्क्यः । स होवाच जनको वैदेहोऽभयं त्वा गच्छताद् याज्ञवल्क्य यो नो भगवन्न् अभयं वेदयसे नमस्तेऽस्त्विमे विदेहा अयमहमस्मि ॥ ४॥

#### इति द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥

# अथ तृतीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [IV.iii.1]

जनकँ ह वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम स मेने न विद्घ्य इति स मेने न विद्घ्य इत्यथ ह यज्जनकश्च वैदेहो याज्ञवल्क्यश्चाग्निहोत्रे समूदाते तस्मै ह याज्ञवल्क्यो वरं ददौ। स ह कामप्रश्नमेव ववे। तँ हास्मै ददौ। तँ ह सम्राडेव पूर्वं पप्रच्छ॥१॥

# मन्त्र २ [IV.iii.2]

याज्ञवल्का किञ्च्योतिरयं पुरुष इत्यादित्यज्योतिः सम्राड् इति होवाचाऽऽदित्येनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्का ॥ २ ॥

# मन्त्र ३ [IV.iii.3]

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्का किञ्ज्योतिरेवायं पुरुष इति । चन्द्रमा एवास्य ज्योतिर्भवतीति चन्द्रमसैवायं ज्योतिषास्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्का ॥ ३ ॥

# मन्त्र ४ [IV.iii.4]

अस्तिमित आदित्ये याज्ञवल्का चन्द्रमस्यस्तिमिते किञ्चोतिरेवायं पुरुष इत्यिग्नरेवास्य ज्योतिर्भवत्यिग्ननैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेवैतद् याज्ञवल्का ॥ ४ ॥

# मन्त्र ५ [IV.iii.5]

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्का चन्द्रमस्यस्तमिते शान्तेऽग्नौ किञ्ज्योतिरेवायं पुरुष इति । वागेवास्य ज्योतिर्भवतीति वाचैवायं ज्योतिषास्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीति । तस्माद्वै सम्राड् अपि यत्र स्वः पाणिर्न विनिर्ज्ञायतेऽथ यत्र वागुच्चरत्युपैव तत्र न्येतीत्येवमेवैतदु याज्ञवल्क्य ॥ ५ ॥

मन्त्र ६ [IV.iii.6]

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्का चन्द्रमस्यस्तमिते शान्तेऽग्नौ शान्तायां वाचि किञ्र्योतिरेवायं पुरुष इत्यात्मैवास्य ज्योतिर्भवत्यात्मनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीति ॥ ६ ॥

मन्त्र ७ [IV.iii.7]

कतम आत्मेति । योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तर्ज्योतिः विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तर्ज्योतिः पुरुषः पुरुषस्स समानः सन्नुभौ लोकावनुसञ्चरति । ध्यायतीव लेलायतीव स हि स्वप्नो भूत्वेमं लोकमतिकामति मृत्यो रूपाणि ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [IV.iii.8]

स वा अयं पुरुषो जायमानः शरीरमभिसम्पद्यमानः पाप्मभिः सँसृज्यते । स उत्कामन्म्रियमाणः पाप्मनो विजहाति ॥ ८॥

मन्त्र ९ [IV.iii.9]

तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवत इदं च परलोकस्थानं च सन्ध्यं तृतीयँ स्वप्तस्थानं तिस्मिन्सन्ध्ये स्थाने तिष्ठन्नेते उभे स्थाने पश्यतीदं च परलोकस्थानं च अथ यथाक्रमोऽयं परलोकस्थाने भवति तमाक्रममाक्रम्योभयान्पाप्मन आनन्दाँश्च पश्यति । पश्यति स यत्र प्रस्विपत्यस्य लोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय स्वयं विहत्य स्वयं निर्माय स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्विपत्यत्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवति ॥ ९ ॥ मन्त्र १० [IV.iii.10] न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथात्रथयोगान्पथः सृजते । न तत्राऽऽनन्दा मुदः प्रमुदो भवन्त्यथाऽऽनन्दान्मुदः प्रमुदः सृजते । न तत्र वेशान्ताः पुष्करिण्यः स्रवन्त्यो भवन्त्यथ वेशान्तान्पुष्करिणीः स्रवन्तीः सृजते स हि कर्ता ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [IV.iii.11] तदेते श्लोका भवन्ति स्वप्नेन शारीरमभिप्रहत्या सुप्तः सुप्तानभिचाकशीति । शुक्रमादाय पुनरैति स्थानँ हिरण्मयः पुरुष एकहँसः ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [IV.iii.12] प्राणेन रक्षन्नपरं कुलायं बहिष्कुलायादमृतश्चरित्वा स ईयतेऽमृतो यत्रकामँ हिरण्मयः पुरुष एकहँसः ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [IV.iii.13] स्वप्नान्त उच्चावचमीयमानो रूपाणि देवः कुरुते बहूनि । उतेव स्त्रीभिः सह मोदमानो जक्षदुतेवापि भयानि पश्यन् ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [IV.iii.14] आराममस्य पश्यन्ति न तं पश्यित कश्चनेति । तं नाऽऽयतं बोधयेदित्याहुः । दुर्भिषज्यं हास्मै भवित यमेष न प्रतिपद्यते ॥ १४॥ अथो खल्वाहुर्जागरितदेश एवास्यैष यानि ह्येव जाग्रत् पश्यित तानि सुप्त इत्यत्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवित । सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षाय ब्रूहीति ॥ १४ ॥

# मन्त्र १५ [IV.iii.15]

स वा एष एतिस्मिन्सम्प्रसादे रत्वा चिरत्वा दृष्ट्वैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति स्वप्नायैव एव स यत्तत्र किञ्चित्पश्यत्यनन्वागतस्तेन भवत्यसङ्गो ह्ययं पुरुष इत्येवमेवैतद् याज्ञवल्क्य । सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव ब्रहीति ॥ १५ ॥

### मन्त्र १६ [IV.iii.16]

स वा एष एतिस्मिन्स्वप्ने रत्वा चिरत्वा दृष्ट्वैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवित बुद्धान्तायैव आद्रवित बुद्धान्ताय एव स यत्तत्र किञ्चित्पश्यत्यनन्वागतस्तेन भवत्यसङ्गो ह्ययं पुरुष इत्येवमेवैतद् याज्ञवल्क्य । सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव बृहीति ॥ १६ ॥

### मन्त्र १७ [IV.iii.17]

स वा एष एतिस्मिन्बुद्धान्ते रत्वा चिरत्वा दृष्ट्वैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति स्वप्नान्तायैव ॥ १७ ॥ आद्रवति स्वप्नान्ताय एव

# मन्त्र १८ [IV.iii.18]

तद्यथा महामत्स्य उभे कूलेऽनुसञ्चरित पूर्वं चापरं चैवमेवायं पुरुष एतावुभावन्तावनुसञ्चरित स्वप्नान्तं च बुद्धान्तं च ॥ १८ ॥ अन्तौ अनुसञ्चरित स्वप्नान्तम् च बुद्धान्तम् च

# मन्त्र १९ [IV.iii.19]

तद्यथास्मिन्नाऽकाशे श्येनो वा सुपर्णो वा विपरिपत्य श्रान्तः सँहत्य पक्षो संलयायैव ध्रियत ध्रियते एवमेवायं पुरुष एतस्मा अन्ताय धावति यत्र सुप्तो न कं चन कामं कामयते न कं

#### चन स्वप्नं पश्यति ॥ १९॥ स्वप्नम् पश्यति

मन्त्र २० [IV.iii.20]

ता वा अस्यैता हिता नाम नाड्यो यथा केशः सहस्रधा भिन्नस्तावताऽणिम्ना तिष्ठन्ति शुक्कस्य नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णा । नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णासथ यत्रैनं घ्रन्तीव जिनन्तीव हस्तीव विच्छाययति गर्तिमव पतित यदेव जाग्रद्भयं पश्यित तदत्राविद्यया मन्यतेऽथ यत्र देव इव राजेवाहमेवेदँ सर्वोऽस्मीति मन्यते सोऽस्य परमो लोकाः ॥ २० ॥

मन्त्र २१ [IV.iii.21]

तद्वा अस्यैतद्तिच्छन्दा अपहतपाप्माभयँ रूपम् । तद्यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्वक्तो न बाह्यं किं चन वेद नाऽऽन्तरमेवमेवायं पुरुषः प्राज्ञेनाऽऽत्मना सम्परिष्वक्तो न बाह्यं किं चन वेद नाऽऽन्तरम् । सम्परिष्वक्तस्न बाह्यम् किम् चन वेद् न अन्तरं तद्वा अस्यैतदाप्तकाममात्मकाममकामं रूपम् शोकान्तरम् ॥ २१ ॥

मन्त्र २२ [IV.iii.22]

अत्र पिताऽपिता भवित माताऽमाता लोका अलोका देवा अदेवा वेदा अवेदा अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवित भ्रूणहाऽभ्रूणहा चाण्डालोऽचण्डालः पौल्कसोऽपौल्कसो श्रमणोऽश्रमण स्तापसोऽतापसोऽनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेन अश्रमणस्तापससतापससनन्वागतस्पुण्येन अनन्वागतस्पापेन तीर्णो हि तदा सर्वाञ्छोकान्हृदयस्य भवित ॥ २२ ॥

मन्त्र २३ [IV.iii.23]

यद्वै तन्न पश्यति पश्यन्वै तन्न पश्यति न हि द्रष्टुर्दृष्टेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत्पश्येत् ॥ २३ ॥ मन्त्र २४ [IV.iii.24] यद्वै तन्न जिघ्रति जिघ्रन्वै तन्न जिघ्रति न हि घ्रातुर्घ्रातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यज्जिघेत् ॥ २४ ॥

मन्त्र २५ [IV.iii.25] यद्वै तन्न रसयते रसयन्वै तन्न रसयते न हि रसयितू रसयितेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्वसयेत् ॥ २५ ॥

मन्त्र २६ [IV.iii.26] यद्वै तन्न वदति वदन्वै तन्न वदति न हि वक्तुर्वक्तेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्वदेत् ॥ २६ ॥

मन्त्र २७ [IV.iii.27] यद्वै तन्न शृणोति शृण्वन्वै तन्न शृणोति न हि श्रोतुः श्रुतेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यच्छुणुयात् ॥ २७ ॥

मन्त्र २८ [IV.iii.28] यद्वै तन्न मनुते मन्वानो वै तन्न मनुते न हि मन्तुर्मतेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यन्मन्वीत ॥ २८ ॥

मन्त्र २९ [IV.iii.29] यद्वै तन्न स्पृश्चाति स्पृश्चन्वै तन्न स्पृश्चाति न हि स्प्रष्टुः स्पृष्टेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत्स्पृशेत् ॥ २९ ॥ मन्त्र ३० [IV.iii.30]

यद्वै तन्न विजानाति विजानन्वै तन्न विजानाति न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान् न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्विजानीयात् ॥ ३० ॥

मन्त्र ३१ [IV.iii.31]

यत्र वा अन्यदिव स्यात् तत्रान्योऽन्यत्पश्येदन्योऽन्यज्जिघ्रेद् अन्योऽन्यद्रसयेदन्योऽन्यद्वदेदन्योऽन्यच्छृणुयादन्योऽन्यन्मन्वीता न्योऽन्यत्स्पृशेदन्योऽन्यद्विजानीयात् ॥ ३१ ॥

मन्त्र ३२ [IV.iii.32]

सिलल एको द्रष्टाद्वैतो भवत्येष ब्रह्मलोकः सम्राड् इति हैनमनुशशास याज्ञवल्क्य। एषास्य परमा गतिरेषास्य परमा सम्पद् एषोऽस्य परमो लोक एषोऽस्य परम आनन्द एतस्यैवाऽऽनन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति ॥ ३२ ॥

मन्त्र ३३ [IV.iii.33]

स यो मनूष्याणाँ राद्धः समृद्धो भवत्यन्येषामिधपितः सर्वेर्मानुष्यकैर्भोगैः सम्पन्नतमः अन्येषां सम्पन्नतमस्स मनुष्याणां परम आनन्दोऽथ ये शतं मनुष्याणामानन्दाः स एकः पितृणां जितलोकानामानन्दोऽथ ये शतं पितृणां जितलोकानामानन्दाः स एको गन्धर्वलोक आनन्दोऽथ ये शतं गन्धर्वलोक आनन्दाः स एकः कर्मदेवानामानन्दो ये कर्मणा देवत्वमिभसम्पद्यन्तेऽथ ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः स एक आजानदेवानामानन्दो यश्च श्रोत्रियोऽवृजिनोऽकामहतोऽथ ये शतमाजानदेवानामानन्दाः स एकः प्रजापितलोक आनन्दो यश्च श्रोत्रियोऽवृजिनोऽकामहतो अथ ये शतं प्रजापितलोक आनन्दाः स एको ब्रह्मलोक आनन्दो यश्च श्रोत्रियोऽवृजिनोऽकामहतोऽथैष एव परम आनन्द एष ब्रह्मलोकः सम्राड् इति होवाच याज्ञवल्काः । सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव ब्रूहीत्यत्र ह याज्ञवल्क्यो बिभयांचकारः मेधावी राजा सर्वेभ्यो माऽन्तेभ्य उदरौत्सीदिति ॥ ३३ ॥

मन्त्र ३४ [IV.iii.34]

स वा एष एतस्मिन्स्वप्नान्ते रत्वा चरित्वा दृष्ट्वैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैव ॥ ३४ ॥

मन्त्र ३५ [IV.iii.35]

तद्यथाऽनः सुसमाहितमुत्सर्जद्यायादेवमेवायँ शारीर आत्मा प्राज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढ उत्सर्जन्याति यत्रैतदूर्ध्वोच्छ्वासी भवति ॥ ३५ ॥ उत्सर्जम् याति यत्रैतदूर्ध्वोच्छ्वासी भवति ॥ ३५॥

मन्त्र ३६ [IV.iii.36]

स यत्रायमणिमानं न्येति जरया वोपतपता वाऽणिमानं निगच्छिति तद्यथाऽऽम्रं वोदुम्बरं वा पिप्पलं वा बन्धनात्प्रमुच्यत एवमेवायं पुरुष एभ्योऽङ्गेभ्यः सम्प्रमुच्य पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवित प्राणायैव ॥ ३६ ॥ प्राणाय एव

मन्त्र ३७ [IV.iii.37]

तद्यथा राजानमायन्तमुग्राः प्रत्येनसः सूतग्रामण्योऽन्नैः पानैरवसथैः प्रतिकल्पन्ते अयमायात्ययमागच्छतीत्येवँ हैवंविद् सर्वाणि भूतानि प्रतिकल्पन्त इदं ब्रह्माऽऽयातीदमागच्छतीति ॥ ३७ ॥

मन्त्र २८ [IV.iii.38] तद्यथा राजानं प्रयियासन्तमुग्राः प्रत्येनसः सूतग्रामण्योऽभिसमायन्त्येवमेवेममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमायन्ति यत्रैतदूर्ध्वोच्छ्वासी भवति ॥ ३८ ॥

इति तृतीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ चतुर्थं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [IV.iv.1]

स यत्रायमात्माऽबल्यं न्येत्य सम्मोहमिव न्येत्यथैनमेते प्राणा अभिसमायन्ति स एतास्तेजोमात्राः समभ्याददानो हृदयमेवान्ववकामित स यत्रैष चाक्षुषः पुरुषः पराङ्वर्यावर्ततेऽथारूपज्ञो भवति ॥ १ ॥

मन्त्र २ [IV.iv.2]

एकीभवित न पश्यतीत्याहुरेकीभवित न जिघ्नतीत्याहुरेकीभवित न रसयतीत्याहुरेकीभवित न वद्तीत्याहुरेकीभवित न शृणोतीत्याहुरेकीभवित न मनुत इत्याहुरेकीभवित न शृणोतीत्याहुरेकीभवित न मनुत इत्याहुरेकीभवित न स्पृश्चातीत्याहुरेकीभवित न विजानातीत्याहुस्तस्य हैतस्य हृद्यस्याग्रं प्रद्योतते तेन प्रद्योतेनेष आत्मा निष्कामित चक्षुष्टो वा मूर्ग्नी वाऽन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्यस्तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्कामित प्राणमनूत्कामन्तं सर्वे प्राणा अनूत्कामित । सविज्ञानो भवित सविज्ञानमेवान्ववकामित । तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा च ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [IV.iv.3] तद्यथा तृणजलायुका तृणस्यान्तं गत्वाऽन्यमाक्रममाक्रम्यात्मानमुपसँहरत्येवमेवायमात्मेदँ शरीरं निहत्याविद्यां गमयित्वाऽन्यमाक्रममाक्रम्याऽऽत्मानमुपसँहरति ॥ ३ ॥

### मन्त्र ४ [IV.iv.4]

तद्यथा पेशस्कारी पेशसो मात्रामपादायान्यन्नवतरं कल्याणतरँ रूपं तनुत एवमेवायमात्मेदँ शरीरं निहत्याविद्यां गमियत्वाऽन्यन्नवतरं कल्याणतरँ रूपं कुरुते पित्र्यं वा गान्धर्वं वा दैवं वा प्राजापत्यं वा ब्राह्मं वाऽन्येषां वा भूतानाम् ॥ ४ ॥ ब्राह्मम् वा प्राजापत्यम् वा दैवम् वा अन्येभ्यस्वा भूतेभ्यस्

### मन्त्र ५ [IV.iv.5]

स वा अयमात्मा ब्रह्म विज्ञानमयो मनोमयः प्राणमयश्चक्षुर्मयः श्रोत्रमयः पृथिवीमय आपोमयो वायुमय आकाशमयस्तेजोमयोऽतेजोमयः काममयोऽकाममयः कोधमयोऽकोधमयो धर्ममयोऽधर्ममयः सर्वमयस्श्रोत्रमयसाकाशमयस्वायुमयस्तेजोमय-सापोमयस्पृथिवीमयस्कोधमयसकोधमय- शर्षमयसहर्षमयस् तद्यदेतिद्दम्मयोऽदोमय इति यथाकारी यथाचारी तथा भवति । साधुकारी साधुर्भवित पापकारी पापो भवित पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवित पापः पापेन । अथो खत्वाहुः काममय एवायं पुरुष इति स यथाकामो भवित तत्कतुर्भवित यत्कतुर्भवित तत्कर्म कुरुते यत्कर्म कुरुते तदिभसम्पद्यते ॥ ५॥

# मन्त्र ६ [IV.iv.6]

तदेष श्लोको भवति । तदेव सक्तः सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषक्तमस्य । प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यित्कञ्चेह करोत्ययम् । तस्माल्लोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कर्मण् इति नु कामयमानोऽथाकामयमानो योऽकामो निष्काम भवति आप्तकाम आत्मकामो न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति ॥ ६॥ मन्त्र ७ [IV.iv.7]

तदेष श्लोको भवति यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्चुत इति ॥

तद्यथाऽहिनिर्ह्रयनी वल्मीके मृता प्रत्यस्ता शयीतैवमेवेदँ शरीरँ शेतेऽथायमशरीरोऽमृतः प्राणो ब्रह्मैव तेज एव सोऽहं भगवते सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [IV.iv.8]

तदेते श्लोका भवन्ति । अणुः पन्था विततः पुराणो माँ स्पृष्टोऽनुवित्तो मयैव । तेन धीरा अपियन्ति ब्रह्मविदः स्वर्गं लोकमित ऊर्ध्वं विमुक्ताः ॥ ८॥

मन्त्र ९ [IV.iv.9] तस्मिञ्छक्रमत नीलमाः

तिस्मञ्छुक्कमुत नीलमाहुः पिङ्गलँ हिरतं लोहितं च । एष पन्था ब्रह्मणा हानुवित्तस्तेनैति ब्रह्मवित्पुण्यकृत्तैजसश्च ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [IV.iv.10]

अन्धं तमः प्रविश्वान्ति येऽविद्यामुपासते । ततो भूय इव ते तमो य

उ विद्यायाँ रताः ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [IV.iv.11]

अनन्दा नाम ते लोका अन्धेन तमसाऽऽवृताः ताँस्ते प्रेत्याभिगच्छन्त्यविद्वाँसोऽबुधो जनाः ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [IV.iv.12]

आत्मानं चेद्विजानीयादयमस्मीति पूरुषः किमिच्छन्कस्य कामाय शरीरमनुसङ्चरेत् ॥ १२ ॥ मन्त्र १३ [IV.iv.13]

यस्यानुवित्तः प्रतिबुद्ध आत्माऽस्मिन्सन्देह्ये गहने प्रविष्टः । स विश्वकृत् स हि सर्वस्य कर्ता तस्य लोकः स उ लोक एव ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [IV.iv.14] इहैव सन्तोऽथ विद्यस्तद्वयं न चेदवेदिर्महती विनिष्टः । ये तिद्वदुरमृतास्ते भवन्त्यथेतरे दुःखमेवापियन्ति ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [IV.iv.15] यदैतमनुपश्यत्यात्मानं देवमञ्जसा । ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते ॥ १५ ॥

मन्त्र १६ [IV.iv.16] यस्माद्वीक्संवत्सरोऽहोभिः परिवर्तते । तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिरायुर्होपासतेऽमृतम् ॥ १६ ॥

मन्त्र १७ [IV.iv.17] यस्मिन्पञ्च पञ्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः । तमेव मन्य आत्मानं विद्वान्ब्रह्मामृतोऽमृतम् ॥ १७ ॥

मन्त्र १८ [IV.iv.18] प्राणस्य प्राणमृत चक्षुषश्चक्षुरुत श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो ये मनो विदुः । ते निचिक्युर्बह्म पुराणमय्यम् ॥ १८ ॥

मन्त्र १९ [IV.iv.19] मनसैवानुद्रष्टव्यं नेह नानाऽस्ति किं चन । मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति ॥ १९ ॥ मन्त्र २० [IV.iv.20] एकधैवानुद्रष्टव्यमेतद्प्रमयं ध्रुवम् । विरजः पर आकाशादज आत्मा महान्ध्रुवः ॥ २० ॥

मन्त्र २१ [IV.iv.21] तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः । नानुध्यायाद्वहूञ्खब्दान् वाचो विग्ठापनँ हि तदिति ॥ २१ ॥

#### मन्त्र २२ [IV.iv.22]

स वा एष महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु य एषोऽन्तर्हृदय आकाशस्त्रास्मिञ्छेते सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयानेष सर्वेश्वर एष भूताधिपतिरेष भूतपाल एष सेतुर्विधरण एषां लोकानामसम्भेदाय । तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाराकेनैतमेव विदित्वा मुनिर्भवित्विदित्वा मुनिस्भवति एतमेव प्रवाजिनो लोकमिच्छन्तः प्रवजन्त्येतद्ध स्म वै तत्पूर्वे विद्वाँसः प्रजां न कामयन्ते कि प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्माऽयं लोक इति । ते ह स्म पुत्रैषणायाश्च वित्तैषणायाश्च लोकैषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति या ह्येव पुत्रैषणा सा वित्तैषणा या वित्तैषणा सा लोकैषणोभे ह्येते एषणे एव भवतः । स एष नेति नेत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्यते ऽशीर्यों न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यत्येतम् हैवैते न तरत इत्यतः पापमकरविमत्यतः कल्याणमकरविमत्युभे उ हैवैष एते तरित नैनं कृताकृते तपतः ॥ २२ ॥

मन्त्र २३ [IV.iv.23] तदेतदृचाभ्युक्तम् । एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न वर्धते कर्मणा नो कनीयान् । तस्यैव स्यात् पदिवत्तं विदित्वा न लिप्यते कर्मणा पापकेनेति । तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्वः समाहितो भूत्वाऽऽत्मन्येवाऽऽत्मानं पश्यित सर्वमात्मानं पश्यित नैनं पाप्मा तरित सर्वं पाप्मानं तरित नैनं पाप्मा तपित सर्वं पाप्मानं तपित विपापो विरजोऽविचिकित्सो ब्राह्मणो भवित एष ब्रह्मलोकः सम्राड् इति होवाच याज्ञवल्क्यः । सोऽहं भगवते विदेहान्ददािम माम् चािप सह दास्यायेति ॥ २३ ॥

मन्त्र २४ [IV.iv.24] स वा एष महानज आत्माऽन्नादो वसुदानो विन्दते वसु य एवं वेद ॥ २४ ॥

मन्त्र २५ [IV.iv.25] स वा एष महानज आत्माऽजरोऽमरोऽमृतोऽभयो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभयँ हि वै ब्रह्म भवति य एवं वेद ॥ २५ ॥

इति चतुर्थं ब्राह्मणम् ।

अथ पञ्चमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [IV.v.1]

अथ ह याज्ञवल्कास्य द्वे भार्ये बभूवतुर्भैत्रेयी च कात्यायनी च तयोर्ह मैत्रेयी ब्रह्मवादिनी बभूव स्त्रीप्रज्ञैव तर्हि कात्यायन्यथ ह याज्ञवल्क्योऽन्यद्वृत्तमुपाकरिष्यन् ॥ १ ॥

मन्त्र २ [IV.v.2] मैत्रेयीति होवाच याज्ञवल्काः प्रव्रजिष्यन्वा अरेऽहमस्मात्स्थानाद्स्मि । हन्त तेऽनया कत्यायान्याऽन्तं करवाणीति ॥ २ ॥ मन्त्र ३ [IV.v.3]

सा होवाच मैत्रेयी यसु म इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात् स्यां न्वहं तेनामृताऽऽहो३ नेति नेति होवाच याज्ञवल्क्यो यथैवोपकरणवतां जीवितं तथैव ते जीवितँ स्याद्मृतत्वस्य तु नाऽऽशाऽस्ति वित्तेनेति ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [IV.v.4] सा होवाच मैत्रेयी येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्याम् । यदेव भगवान्वेद तदेव मे ब्रूहीति ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [IV.v.5] स होवाच याज्ञवल्क्यः प्रिया वै खलु नो भवती सती प्रियमवृधद् धन्त तर्हि भवत्येतद् व्याख्यास्यामि ते व्याचक्षाणस्य तु मे निदिध्यासस्वेति ॥ ५ ॥

मन्त्र ६ [IV.v.6]

स होवाच न वा अरे पत्युः कामाय पितः प्रियो भवत्यात्मनस्तु कामाय पितः प्रियो भवित । न वा अरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवत्यात्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवित । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवित्त । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय वित्तं प्रियं भवित ॥ न वा अरे पश्नां कामाय पश्चवः प्रिया भविन्त आत्मनस्तु कामाय पश्चवः प्रिया भविन्त । न वा अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय ब्रह्म प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय लोकाः प्रिया भविन्त । न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय देवाः

कामाय वेदाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मन वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यो मैत्रेय्यात्मनि खल्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञात इदं सर्वं विदितम् ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [IV.v.7]

ब्रह्म तं परादाद् योऽन्यत्राऽऽत्मनो ब्रह्म वेद क्षत्रं तं परादाद् योऽन्यत्राऽऽत्मनः क्षत्रं वेद लोकास्तं परादुः योऽन्यत्राऽऽत्मनो लोकान्वेद देवास्तं परादुः योऽन्यत्रात्मनो देवान्वेद वेदास्तं परादुर्योऽन्यत्रात्मनो वेदान्वेद भूतानि तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो भूतानि वेद सर्वं तं परादाद् योऽन्यत्राऽऽत्मनः सर्वं वेदेदं ब्रह्मेदं क्षत्रमिमे लोका इमे देवा इमे वेदा इमानि भूतानीदँ सर्वं यदयमात्मा ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [IV.v.8]

स यथा दुन्दुभेर्हन्यमानस्य न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्कयाद् ग्रहणाय दुन्दुभेस्तु ग्रहणेन दुन्दुभ्याघातस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ८ ॥

मन्त्र ९ [IV.v.9]

स यथा राह्वस्य ध्मायमानस्य न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्रयाद् ग्रहणाय राह्वस्य तु ग्रहणेन राह्वध्मस्य वा राब्दो गृहीतः ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [IV.v.10]

स यथा वीणायै वाद्यमानायै न बाह्याञ्छब्दाञ्छक्रुयाद्रहणाय वीणायै तु ग्रहणेन वीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ १० ॥

#### मन्त्र ११ [IV.v.11]

स यथाऽऽर्द्धेधाग्नेरभ्याहितस्य पृथग्धूमा विनिश्चरन्त्येवं वा अरेऽस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद्यदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानि इष्टँ हुतमाश्चितं पायितमयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निःश्वसितानि ॥ ११ ॥ सामवेदसथर्वाङ्गिरससितिहासस्पुराणं विद्यासुपनिषदस्श्लोकास्सूत्राणि अनुव्याख्यानानि व्याख्याननि दत्तं

#### मन्त्र १२ [IV.v.12]

स यथा सर्वासामपाँ समुद्र एकायनमेवँ सर्वेषाँ स्पर्शानां त्वगेकायनमेवँ सर्वेषां गन्धानां नासिकैकायनं एवँ सर्वेषाँ रसानां जिह्नेकायनमेवँ सर्वेषाँ रूपाणां चक्षुरेकायनमेवँ सर्वेषं शब्दानां श्रोत्रमेकायनं एवँ सर्वेषाँ सङ्कल्पानां मन एकायनमेवँ सर्वासां विद्यानाँ हृद्यमेकायनमेवँ सर्वेषां कर्मणाँ हस्तावेकायनमेवँ सर्वेषामानन्दानामुपस्थ एकायनमेवँ सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायनमेवँ सर्वेषामध्वनां पादावेकायनमेवँ सर्वेषां वेदानां वागेकायनम् ॥ १२ ॥

#### मन्त्र १३ [IV.v.13]

स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्स्नो रसघन एवै वं वा अरेऽयमात्मानन्तरोऽबाह्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनयष्यतिति प्रज्ञानघनसेव एतेभ्यस्भूतेभ्यस्समृत्थाय तानि एव अनुविनयति न प्रेत्य सञ्ज्ञाऽस्तीत्यरे बवीमीति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥ १३ ॥ मन्त्र १४ [IV.v.14] सा होवाच मैत्रेय्यत्रैव मा भगवान्मोहान्तमापीपिपन् न वा अहमिमं विजानामीति स होवाच न वा अरेऽहं मोहं ब्रवीम्यविनाशी वा अरेऽयमात्माऽनुच्छित्तिधर्मा ॥ १४ ॥

#### मन्त्र १५ [IV.v.15]

यत्र हि ह्रैतिमिव भवित तिद्तर इतरं पश्यित तिद्तर इतरं जिप्रति तिद्तर इतरँ रसयते तिद्तर इतरमिवदित तिद्तर इतरँ शृणोति तिद्तर इतरं मनुते तिद्तर इतरँ स्पृशित तिद्तर इतरं विजानाित । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत् तत्केन कं पश्येत् तत्केन कं जिप्रेत् तत्केन कँ रसयेत् तत्केन कमिवदेत् तत्केन कँ शृणुयात् तत्केन कं मन्वीत तत्केन कँ स्पृशेत् तत्केन कं विजानीियाद्येनेदँ सर्वं विजानाित तं केन विजानीियात् स एष नेित नेत्याऽत्मागृद्यो न हि गृद्यतेऽशीर्यो न हि शीर्यते ऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यति । विज्ञातारमरे केन विजानीियादित्युक्तानुशासनािस मैत्रेय्येतावद्रे खल्वमृतत्विमिति होक्ता याज्ञवल्क्यो विजहार ॥ १५ ॥

इति पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥

अथ षष्ठं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [IV.vi.1]

अथ वँशः पौतिमाष्यो गौपवनाद् गौपवनः पौतिमाष्यात् पौतिमाष्यो गौपवनाद् गौपवनः कौशिकात् कौशिकः कौण्डिन्यात् कौण्डिन्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कौशिकाच गौतमाच गौतमः ॥ १॥

#### मन्त्र २ [IV.vi.2]

आग्निवेश्यादिन्नवेश्यो गार्ग्याद् गार्ग्यो गार्ग्याद् गार्ग्यो गौतमाद् गौतमः सैतवात् सैतवः पाराश्चार्यणात् पाराशार्यायणो गार्ग्यायणाद् गार्ग्यायण उद्दालकायनादुद्दालकायनो जाबालायनाज् जाबालायनो माध्यन्दिनायनान् माध्यन्दिनायनः सौकरायणात् सौकरायणः काषायणात् काषायणः सायकायनात् सायकायनः कौशिकायनेः कौशिकायनिः ॥ २॥

#### मन्त्र ३ [IV.vi.3]

घृतकौशिकाद् घृतकौशिकः पाराशर्यायणात् पाराशर्यायणः पाराशर्यात् पाराशर्यो जातूकण्यांज् जातूकण्यं आसुरायणाच्च यास्काचा ऽऽसुरायणस्त्रैवणेस्त्रैवणिरौपजन्धनेरौपजन्धिनरासुरेरासुरिर्भारद्वाजाद् भारद्वाज आत्रेयादात्रेयो माण्टेर्माण्टिर्गोतमाद् गौतमो गौतमाद् गौतमो वात्स्याद् वात्स्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कैशोर्यात्काप्यात् कैशोर्यः काप्यः कुमारहारितात् कुमारहारितो गालवाद् गालवो विदर्भीकौण्डिन्याद् विदर्भीकौण्डिन्यो वत्सनपातो बाभ्रवाद् वत्सनपाद्वाभ्रव पथः सौभरात् पन्थाः सौभरोऽयास्यादाङ्गिरसादयास्य आङ्गिरस आभूतेस्त्वाष्ट्रादाभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपात्त्वाष्ट्राद् विश्वरूपस्त्वाष्ट्रोऽिश्वभ्यामिश्वनौ दधीच आथर्वणाद् दध्यङ्काथर्वणोऽथर्वणो दैवादथर्वा दैवो मृत्योः प्राध्वसनान् मृत्युः प्राध्वसनः प्रध्वसनात् प्रध्वसन एकर्षेरेकर्षिर्विप्रचित्तेः विप्रचित्तिर्व्यष्टिः सनारोः सनारः सनातनात् सनातनः सनगात् सनगः परमेष्टिनः परमेष्ठी ब्रह्मणो ब्रह्म स्वयम्भु ब्रह्मणे नमः ॥ ३ ॥

इति षष्ठं ब्राह्मणम् ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थोऽध्यायः ॥

अथ पञ्चमोऽध्यायः ।

अथ प्रथमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.i.1]

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविशिष्यते । ॐ३ खं ब्रह्म खं पुराणं वायुरं खिमिति ह स्माऽऽह कौरव्यायणीपुत्रो । वेदोऽयम्ं ब्राह्मणा विदुर्वेदैनेन यद्वेदितव्यम् ॥ १ ॥

इति प्रथमं ब्राह्मणम् ॥

अथ द्वितीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.ii.1]

त्रयाः प्राजापत्याः प्रजापतौ पितिर ब्रह्मचर्यमूषुर्देवा मनुष्या असुरा उषित्वा ब्रह्मचर्यं देवा ऊचुर्बवीतु नो भवानिति । तेभ्यो हैतदक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा३ इति । व्यज्ञासिष्मेति होचुर्दाम्यतेति न आत्थेत्योमिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ १ ॥

मन्त्र २ [V.ii.2]

अथ हैनं मनुष्या ऊचुर्ब्रवीतु नो भवानिति । तेभ्यो हैतदेवाक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा२ इति । व्यज्ञासिष्मेति होचुर्दत्तेति न आत्थेत्योमिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [V.ii.3]

अथ हैनमसुरा ऊचुर्बवीतु नो भवानिति । तेभ्यो हैतदेवाक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा३ इति । व्यज्ञासिष्मेति होचुर्दयध्वमिति न आत्थेत्योमिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति । तदेतदेवैषा दैवी वागनुवदित स्तनियत्तुर्द द द इति दाम्यत दत्त दयध्वमिति । तदेतत्त्वयँ शिक्षेदु दमं दानं दयामिति ॥ ३ ॥

इति द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ तृतीयं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.iii.1]

एष प्रजापितर्यद्भृदयमेतद्भह्मौतत्सर्वम् । तदेतच्यक्षरँ हृदयमिति । हृ इत्येकमक्षरमभिहरन्त्यस्मै स्वाश्चान्ये च य एवं वेद । द इत्येकमक्षरं दद्त्यस्मै स्वाश्चान्ये च य एवं वेद । यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गं लोकं य एवं वेद ॥ १॥

इति तृतीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ चतुर्थं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.iv.1] तद्वै तदेतदेव तदास सत्यमेव । स यो हैतं महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेति जयतीमाँ ह्लोकाञ् जित इस्वसावसद् य एवमेतन्महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेति सत्यँ ह्येव ब्रह्म ॥ १ ॥

इति चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥

#### अथ पञ्चमं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [V.v.1]

अप एवेदमय आसुस्ता आपः सत्यमसृजन्त सत्यं ब्रह्म ब्रह्म प्रजापितं प्रजापितर्देवाँस्ते देवाः सत्यमेवोपासते तदेतच्यक्षरं सत्यमिति । स इत्येकमक्षरं तीत्येकमक्षरं यमित्येकमक्षरम् । प्रथमोत्तमे अक्षरे सत्यं मध्यतोऽनृतं तदेतदनृतमुभयतः सत्येन परिगृहीतँ सत्यभूयमेव भवति । नैनंविद्वाँसमनृतँ हिनस्ति ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [V.v.2]

तद्यत्तत्सत्यमसौ स आदित्यो । य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषो यश्चायं दक्षिणेऽक्षन् पुरुषस्तावेतावन्योऽन्यस्मिन्प्रतिष्ठितौ रिइमभिरेषोऽस्मिन्प्रतिष्ठितः प्राणैरयममुष्मिन् स यदोत्क्रमिष्यन्भवति शुद्धमेवैतन्मण्डलं पश्यति नैनमेते रइमयः प्रत्यायन्ति ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [V.v.3]

य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्तस्य भूरिति शिर एकँ शिर एकमेतदक्षरं भुव इति बाह्न द्वौ बाह्न द्वे एते अक्षरे स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे । तस्योपनिषदहरिति । हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [V.v.4]

योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषस्तस्य भूरिति शिरः एकँ शिर एकमेतदक्षरं भुव इति बाह्न द्वौ बाह्न द्वे एते अक्षरे स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे । तस्योपनिषदहमिति । हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद ॥ ४ ॥ इति पइचमं ब्राह्मणम् ॥

अथ षष्ठं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १[V.vi.1]

मनोमयोऽयं पुरुषो भाःसत्यस्तिस्मन्नन्तर्हृदये यथा बीहिर्वा यवो वा स एष सर्वस्य सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपितः सर्वमिदं प्रशास्ति यदिदं किञ्च ॥ १ ॥

इति षष्ठं ब्राह्मणम्॥

अथ सप्तमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.vii.1] विद्युद् ब्रह्मेत्याहुर्विदानाद्विद्युद् विद्यत्येनं पाप्मनो य एवं वेद विद्युद्वह्मोति । विद्युद्येव ब्रह्म ॥ १ ॥

इति सप्तमं ब्राह्मणम् ॥

अथ अथाष्टमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १[V.viii.1]

वाचं धेनुमुपासीत । तस्याश्चत्वारः स्तनाः स्वाहाकारो वषद्कारो हन्तकारः स्वधाकारस्तस्यै द्वौ स्तनौ देवा उपजीवन्ति स्वाहाकारं च वषद्कारं च हन्तकारं मनुष्याः स्वधाकारं पितरः । तस्याः प्राण ऋषभो मनो वत्सः ॥ १ ॥

इत्यष्टमं ब्राह्मणम् ॥

अथ नवमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.ix.1] अयमाग्निर्वैश्वानरो योऽयमन्तः पुरुषे येनेदमन्नं पच्यते यदिदमद्यते । तस्यैष घोषो भवति यमेतत्कर्णाविपधाय शृणोति । स यदोत्क्रमिष्यन्भवति नैनं घोषँ शृणोति ॥ १ ॥

इति नवमं ब्राह्मणम्॥

अथ दशमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.x.1]

यदा वै पुरुषोऽस्माल्लोकात्प्रैति स वायुमागच्छित तस्मै स तत्र विजिहीते यथा रथचकस्य खं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते । स आदित्यमागच्छिति तस्मै स तत्र विजिहीते यथालम्बरस्य खं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते । स चन्द्रमसमागच्छित तस्मै स तत्र विजिहीते यथा दुन्दुभेः खं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते । स लोकमागच्छित्यशोकमिहमं तस्मिन्वसित शाश्वतीः समाः ॥ १ ॥

इति दशमं ब्राह्मणम् ॥

एकादशं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.xi.1] एतद्वे परमं तपो यद्याहितस्तप्यते परमँ हैव लोकं जयित य एवं वेदैतद्वे परमं तपो यं प्रेतमरण्यँ हरन्ति परमँ हैव लोकं जयित य एवं वेदैतद्वे परमं तपो यं प्रेतमग्नावभ्यादधित परमँ हैव लोकं जयित य एवं वेद ॥ १ ॥

#### इति एकादशं ब्राह्मणम् ॥

#### अथ द्वाद्शं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.xii.1] अन्नं ब्रह्मेत्येक आहुस्तन्न तथा पूर्यति वा अन्नमृते प्राणात् प्राणो ब्रह्मेत्येक आहुस्तन्न तथा शुष्यति वै प्राण ऋतेऽन्नादु एते ह त्वेव देवते एकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतस्तद्ध स्माऽऽह प्रातृदः पितरं किं स्विदेवैवं विदुषे साधु कुर्यां किमेवास्मा असाधु कुर्यामिति । स ह स्माह पाणिना मा प्रातृद् कस्त्वेनयोरेकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतीति । तस्मा उ हैतदुवाच वीत्यन्नं वै वि अन्ने हीमानि सर्वाणि भूतानि विष्टानि । रमिति प्राणो वै रं प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि रमन्ते । सर्वाणि ह वा अस्मिन् भूतानि विशन्ति सर्वाणि भूतानि रमन्ते य एवं वेद ॥ १ ॥

इति द्वाद्शं ब्राह्मणम् ॥

अथ त्रयोद्शं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.xiii.1] उक्थं प्राणो वा उक्थं प्राणो हीद् सर्वमुत्थापयत्युद्धास्मा धस्मादुक्थविद्वीरस्तिष्ठत्युक्थस्य सायुज्यँ सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ १ ॥

मन्त्र २ [V.xiii.2]

यजुः प्राणो वै यजुः प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि युज्यन्ते । युज्यन्ते हास्मै सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठ्याय यजुषः सायुज्यँ सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [V.xiii.3]

साम प्राणो वै साम प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि सम्यञ्चि । सम्यञ्चि हास्मै सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठ्याय कल्पन्ते साम्नः सायुज्यँ सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [V.xiii.4] क्षत्रं प्राणो वै क्षत्रं प्राणो हि वै क्षत्रं त्रायते हैनं प्राणः क्षणितोः । प्र क्षत्रमत्रमप्तोति क्षत्रस्य सायुज्यँ सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ ४ ॥

इति त्रयोदशं ब्राह्मणम् ॥

#### अथ चतुर्दशं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.xiv.1] भूमिरन्तरिक्षं द्यौरित्यष्टावक्षराण्यष्टाक्षरँ ह वा एकं गायत्र्यै पदमेतदु हैवास्या एतत् स यावदेषु त्रिषु लोकेषु तावद्ध जयति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ १ ॥

मन्त्र २ [V.xiv.2] ऋचो यजूँषि सामानीत्यष्टावक्षराण्यष्टाक्षरँ ह वा एकं गायत्र्यै पदम् । एतदु हैवास्या एतत् स यावतीयं त्रयी विद्या तावद्ध जयति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ २ ॥

# मन्त्र ३ [V.xiv.3] प्राणोऽपानो व्यान इत्यष्टावक्षराणि अष्टाक्षरँ ह वा एकं गायत्र्यै पदमेतदु हैवास्या एतत् स याविददं प्राणि तावद्ध जयित योऽस्या एतदेवं पदं वेद अथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एष तपित यहै चतुर्थं तत्तुरीयं दर्शतं पदिमिति दहश इव होष परोरजा इति सर्वमु होवैष रज उपर्युपरि तपत्येवँ

मन्त्र ४ [V.xiv.4] सैषा गायत्र्येतिस्मस्तुरीये दर्शते पदे परोरजिस प्रतिष्ठिता तद्वै तत्सत्ये प्रतिष्ठितं चक्षुर्वै सत्यं चक्षुर्दि वै सत्यं तस्माद्यदिदानीं द्वौ विवदमानावेयातामहम् अदर्श अहमश्रौषमिति य एव एवं ब्रूयादहम् अदर्शमिति तस्मा एव श्रद्दध्याम । तद्वै तत्सत्यं बले प्रतिष्ठितं प्राणो वै बलं तत्प्राणे प्रतिष्ठितं तस्मादाहुर्बलँ सत्यादोगीय इत्येवं वेषा गायत्र्यध्यात्मं प्रतिष्ठिता । सा हैषा गयाँस्तत्रे प्राणा वै

हैव श्रिया यशसा तपति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ ३ ॥

गयास्तत्प्राणाँस्तत्रे तद्यद्गयाँस्तत्रे तस्माद् गायत्री नाम । स यामेवामूँ सावित्रीमन्वाहैषेव सा । स यस्मा अन्वाह तस्य प्राणाँस्त्रायते ॥ ४ ॥

#### मन्त्र ५ [V.xiv.5]

ताँ हैतामेके सावित्रीमनुष्टुभमन्वाहुर्वागनुष्टुब् एतद्वाचमनुब्रूम इति । न तथा कुर्याद् गायत्रीमेवानुब्रूयाद् । यदि ह वा अप्येवंविद्विह्वि प्रतिगृह्णाति न हैव तद्गायत्र्या एकं चन पदं प्रति ॥ ५ ॥

#### मन्त्र ६ [V.xiv.6]

स य इमाँस्त्रीं होकान्पूर्णान्प्रतिगृह्णीयात् सोऽस्या एतत्प्रथमं पदमाप्तुयाद् । अथ यावतीयं त्रयी विद्या यस्तावत्प्रतिगृह्णीयात् सोऽऽस्या एतद्वितीयं पदमाप्तुयादथ यावदिदं प्राणि यस्तावत्प्रतिगृह्णीयात् सोऽस्या एतत्तृतीयं पदमाप्तुयादथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एष तपित नैव केन चनाप्यं कुत उ एतावत्प्रतिगृह्णीयात् ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [V.xiv.7]

तस्या उपस्थानं गायत्र्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतुष्पद्यपदिस न हि पद्यसे । नमस्ते तुरीयाय दर्शताय पदाय परोरजसेऽसावदो मा प्रापदिति यं द्विष्यादसावस्मै कामो मा समृद्धीति वा न हैवास्मै स कामः समृद्यते यस्मा एवमुपतिष्ठतेऽहमदः प्रापमिति वा ॥ ७ ॥

#### मन्त्र ८ [V.xiv.8]

एतद्ध वै तज्जनको वैदेहो बुडिलमाश्वतराश्विमुवाच यन्नु हो तद्गायत्रीविदब्र्था अथ कथँ हस्ती भूतो वहसीति । मुखँ ह्यस्याः सम्राण् न विदां चकारेति होवाच । तस्या अग्निरेव मुखं यदि ह वा अपि बह्विवाग्नावभ्यादधित सर्वमेव तत्सन्दहत्येवँ हैवैवंविद् यद्यपि बह्विव पापं कुरुते सर्वमेव तत्सम्प्साय शुद्धः पूतोऽजरोऽमृतः सम्भवति ॥ ८ ॥

इति चतुर्दशं ब्राह्मणम् ॥

अथ पञ्चद्शं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [V.xv.1]

हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् । तत्त्वं पूषन्न अपावृणु सत्यधर्माय दृष्टये । पूषन्न एकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रश्मीन् । समूह तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पश्यामि । योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि । वायुरिनलममृतमथेदं भस्मान्तँ शरीरम् । ॐ३ कतो स्मर कृतँ स्मर कतो स्मर कृतँ स्मर । अग्ने नय सुपथा रायेऽस्मान् विश्वािन देव वयुनािन विद्वान् । युयोध्यस्मज्जुहुराणमेनो भूयिष्टां ते नम उक्तिं विधेम ॥ १ ॥

इति पञ्चदशं ब्राह्मणम् ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमोऽध्यायः ॥

अथ षष्ठोऽध्यायः ।

अथ प्रथमं ब्राह्मणम् ॥

मन्त्र १ [VI.i.1]
ॐ यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च
श्रेष्ठश्च स्वानां भवति । प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ।
ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवत्यपि च येषां बुभूषित य
एवं वेद ॥ १ ॥

मन्त्र २ [VI.i.2] यो ह वै वसिष्ठां वेद वसिष्ठः स्वानां भवति । वाग्वै वसिष्ठा । वसिष्ठः स्वानां भवत्यपि च येषां बुभूषति , य एवं वेद ॥ २ ॥

मन्त्र ३ [VI.i.3] यो ह वै प्रतिष्ठां वेद प्रतितिष्ठति समे प्रतितिष्ठति दुर्गे । चक्षुर्वै प्रतिष्ठा चक्षुषा हि समे च दुर्गे च प्रतितिष्ठति । प्रतितिष्ठति समे प्रतितिष्ठति दुर्गे य एवं वेद ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [VI.i.4]
यो ह वै सम्पदं वेद सँ हास्मै पद्यते यं कामं कामयते ।
श्रोत्रं वै सम्पच्छोत्रे हीमे सर्वे वेदा अभिसम्पन्नाः । सँ
हास्मै पद्यते यं कामं कामयते य एवं वेद ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [VI.i.5] यो ह वा आयतनं वेदाऽऽयतनँ स्वानां भवति आयतनं जनानाम् । मनो वा आयतनमायतनँ स्वानां भवत्यायतनं जनानां य एवं वेद् ॥ ५ ॥ मन्त्र ६ [VI.i.6] यो ह वै प्रजाति वेद प्रजायते ह प्रजया पशुभी रेतो वै प्रजातिः । प्रजायते ह प्रजया पशुभिर्य एवं वेद ॥ ६ ॥

मन्त्र ७ [VI.i.7]
ते हेमे प्राणा अहँश्रेयसे विवदमाना ब्रह्म जग्मुस्तद्धोचुः को नो
विसष्ठ इति । तद्धोवाच यस्मिन्व उत्क्रान्त इदँ शरीरं पापीयो
मन्यते स वो विसष्ठ इति ॥ ७ ॥

मन्त्र ८ [VI.i.8] वाग्घोचकाम । सा संवत्सरं प्रोष्या।आ।आगत्योवाच कथमशकत मद्दते जीवितुमिति । ते होचुर्यथाऽकला अवद्न्तो वाचा प्राणन्तः प्राणेन पश्यन्तश्चक्षुषा शृण्वन्तः श्रोत्रेण विद्वाँसो मनसा प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह वाक् ॥ ८ ॥

मन्त्र ९ [VI.i.9]
चक्षुर्होचकाम । तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत
महते जीवितुमिति । ते होचुर्यथान्या अपश्यन्तश्रक्षुषा
प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा शृण्वन्तः श्रोत्रेण विद्वाँसो
मनसा प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह चक्षुः ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [VI.i.10] श्रोत्रँ होचकाम । तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत मदते जीवितुमिति । ते होचुर्यथा बिधरा अशृण्वन्तः श्रोत्रेण प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा पश्यन्तश्रक्षुषा विद्वाँसो मनसा प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह श्रोत्रम् ॥ १० ॥

#### मन्त्र ११ [VI.i.11]

मनो होच्चकाम । तत्संवत्सरं प्रोघ्याऽऽगत्योवाच कथमशकत मदते जीवितुमिति । ते होचुर्यथा मुग्धा अविद्वाँसो मनसा प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा पश्यन्तश्चक्षुषा शृण्वन्तः श्रोत्रेण प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह मनः ॥ ११ ॥

#### मन्त्र १२ [VI.i.12]

रेतो होच्चकाम । तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति । ते होचुर्यथा क्लीबा अप्रजायमाना रेतसा प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा पश्यन्तश्चक्षुषा श्रण्वन्तः श्रोत्रेण विद्वाँसो मनसैवमजीविष्मेति । प्रविवेश ह रेतः ॥ १२ ॥

#### मन्त्र १३ [VI.i.13]

अथ ह प्राण उत्क्रिमिष्यन् यथा महासुहयः सैन्यवः पड्वीशशङ्क्रन्संवृहेदेवँ हैवेमान्प्राणान्संववर्ह । ते होचुर्मा भगव उत्क्रमीर्न वै शक्ष्यामस्त्वदृते जीवितुमिति । तस्यो मे बिल कुरुतेति तथेति ॥ १३ ॥

#### मन्त्र १४ [VI.i.14]

सा ह वागुवाच यद्वा अहं विसष्ठाऽस्मि त्वं तद्विसिष्ठोऽसीति । यद् वा अहं प्रतिष्ठास्मि त्वं तत्प्रतिष्ठोऽसीति चक्षुर्यद्वा अहं सम्पद्स्मि त्वं तत् सम्पद्सीति श्रोत्रम् । यद् वा अहमायतनमस्मि त्वं तदायतनमसीति मनो यद्वा अहं प्रजातिरस्मि त्वं तत् प्रजातिरसीति रेतस्तस्यो मे किमन्नं किं वास इति । यदिदं किञ्चाऽऽश्वभ्य आ कृमिभ्य आ कीटपतङ्गेभ्यस्तत्तेऽन्नमापो वास इति । न ह वा अस्यानन्नं जग्धं भवति नानन्नं प्रतिगृहीतं य एवमेतदनस्यान्नं वेद । तद् विद्वाँसः श्रोत्रिया अशिष्यन्त आचामन्त्यशित्वाऽऽचामन्त्येतमेव तदनमनन्नं कुर्वन्तो मन्यन्ते ॥ १४ ॥

#### इति प्रथमं ब्राह्मणम् ॥

#### अथ द्वितीयं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [VI.ii.1]

श्वेतकेतुर्ह वा आरुणेयः पञ्चालानां परिषदमाजगाम । स आजगाम जैविल प्रवाहणं परिचारयमाणम् । तमुदीक्ष्याभ्युवाद् कुमारा३ इति । स भोः ३ इति प्रतिशुश्राव अनुशिष्टोऽन्वसि पित्रेत्योमिति होवाच ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [VI.ii.2]

वेत्थ यथेमाः प्रजाः प्रयत्यो विप्रतिपद्यन्ता३ इति । नेति होवाच । वेत्थो यथेमं लोकं पुनरापद्यन्ता३ इति । नेति हैवोवाच । वेत्थो यथाऽसौ लोक एवं बहुभिः पुनःपुनः प्रयद्भिनं सम्पूर्यता३ इति नेति हैवोवाच । वेत्थो यतिथ्यामाहुत्याँ हुतायामापः पुरुषवाचो भूत्वा समुत्थाय वदन्ती३ इति । नेति हैवोवाच । वेत्थो देवयानस्य वा पथः प्रतिपदं पितृयाणस्य वा यत्कृत्वा देवयानं वा पन्थानं प्रतिपद्यन्ते पितृयाणं वाऽपि हि न ऋषेर्वचः श्रुतं द्वे सृती अशृणवं पितृणामहं देवानामृत मर्त्यानां ताभ्यामिदं विश्वमेजत्समेति यदन्तरा पितरं मातरं चेति । नाहमत एकं चन वेदेति होवाच ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [VI.ii.3]

अथैनं वसत्योपमन्त्रयां चकेऽनादृत्य वसितं कुमारः प्रदुद्राव । स आजगाम पितरं तँ होवाचेति वाव किल नो भवान्पुराऽनुशिष्टानवोच इति । कथँ, सुमेध इति । पञ्च मा प्रश्नात्राजन्यवन्धुरप्राक्षीत् ततो नैकञ्चन वेदेति । कतमे त इति इम इति ह प्रतीकान्युदाजहार ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [VI.ii.4]

स होवाच तथा नस्त्वं तात जानीथा यथा यदहं किञ्च वेद सर्वमहं तत्तुभमवोचम् । प्रेहि तु तत्र प्रतीत्य ब्रह्मचर्यं वत्स्याव इति । भवानेव गच्छत्विति । स आजगाम गौतमो यत्र प्रवाहणस्य जैवलेरास । तस्मा आसनमाहृत्योदकमहारयां चकाराथ हास्मा अर्घ्यं चकार । तँ होवाच वरं भगवते गौतमाय दद्म इति ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [VI.ii.5] स होवाच प्रतिज्ञातो म एष वरो यां तु कुमारस्यान्ते वाचमभाषथास्तां मे ब्रहीति ॥ ५ ॥

मन्त्र ६ [VI.ii.6] स होवाच दैवेषु वै गौतम तद्वरेषु मानुषाणां ब्रहीति ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [VI.ii.7]

स होवाच विज्ञायते हास्ति हिरण्यस्यापात्तं गोअश्वानां दासीनां प्रवाराणां परिधानस्य मा नो भवान्बहोरनन्तस्यापर्यन्तस्याभ्यवदान्यो भूदिति । स वै गौतम तीर्थेनेच्छासा इत्युपैम्यहं भवन्तमिति वाचा ह स्मैव पूर्व उपयन्ति । स होपायनकीर्त्योवास ॥ ७ ॥

#### मन्त्र ८ [VI.ii.8]

स होवाच तथा नस्त्वं गौतम माऽपराधास्तव च पितामहा यथेयं विद्येतः पूर्वं न करिँमश्चन ब्राह्मण उवास तां त्वहं तुभ्यं वक्ष्यामि को हि त्वैवं ब्रुवन्तमर्हति प्रत्याख्यातुमिति ॥ ८ ॥

#### मन्त्र ९ [VI.ii.9]

असौ वै लोकोऽग्निर्गौतम । तस्याऽऽदित्य एव सिमद् रश्मयो धूमो ऽहर्राचिर्दिशोऽङ्गारा अवान्तरिदशो विस्फुलिङ्गास्तिस्मन्नेतिस्मन्नग्नौ देवाः श्रद्धां जुह्वति तस्या आहुत्यै सोमो राजा सम्भवति ॥ ९ ॥

मन्त्र १० [VI.ii.10]

पर्जन्यो वा अग्निर्गीतम । तस्य संवत्सर एव सिमद्रभ्राणि धूमो विद्युद्चिरशनिरङ्गारा ह्रादुनयो विस्फुलिङ्गास्तिस्मन्नेतिस्मन्नग्नौ देवाः सोमँ राजानं जुह्वति तस्या आहुत्यै वृष्टिः सम्भवति ॥ १० ॥

मन्त्र ११ [VI.ii.11]

अयं वै लोकोऽग्निर्गीतम । तस्य पृथिव्येव सिमद् अग्निर्धूमो रात्रिर्राचिश्चन्द्रमा अङ्गारा नक्षत्राणि विष्फुलिङ्गास्तिस्मन्नेतिस्मन्नग्नौ देवा वृष्टिं जुह्वित तस्या आहुत्या अन्नँ सम्भवति ॥ ११ ॥

मन्त्र १२ [VI.ii.12]

पुरुषो वा अग्निर्गोतम । तस्य व्यात्तमेव सिमत् प्राणो धूमो वागर्चिश्चक्षुरङ्गाराः श्रोत्रं विस्फुलिङ्गास्तस्मिन्नेतस्मिन्नग्नौ देवा अन्नं जुह्वति तस्या आहुत्यै रेतः सम्भवति ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [VI.ii.13]

योषा वा आग्निगौँतम । तस्या उपस्थ एव सिम्होमानि धूमो योनिर्रोचर्यदन्तः करोति तेऽङ्गारा अभिनन्दा विस्फुलिङ्गास्तिस्मन्नेतिस्मन्नग्नौ देवा रेतो जुह्वति तस्या आहुत्यै पुरुषः सम्भवति । स जीवति यावज्जीवत्यथ यदा म्रियते ॥ १३ ॥ मन्त्र १४ [VI.ii.14] अथैनमग्नये हरन्ति । तस्याग्निरेवाग्निर्भवति समित्समिद् धूमो धूमोऽर्चिरिचरङ्गारा अङ्गारा विस्फुलिङ्गा विस्फुलिङ्गास्तस्मिन्नेतस्मिन्नग्नौ देवाः पुरुषं जुह्वति तस्या आहुत्ये पुरुषो भास्वरवर्णः सम्भवति ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [VI.ii.15]
ते य एवमेतद्विदुर्ये चामी अरण्ये श्रद्धाँ सत्यमुपासते
तेऽिचरिभसम्भवन्त्यिचषोऽहोऽह्न आपूर्यमाणपक्षं
आपूर्यमाणपक्षाद्यान्षण्मासानुदङ्कादित्य एति मासेभ्यो देवलोकं
देवलोकादादित्यमादित्याद्वैद्युतं तान्वैद्युतान्पुरुषो मानस एत्य
ब्रह्मलोकान् गमयति ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावतो वसन्ति ।
तेषां न पुनरावृत्तिः ॥ १५ ॥

मन्त्र १६ [VI.ii.16]
अथ ये यज्ञेन दानेन तपसा लोकाञ्जयन्ति ते
धूममभिसम्भवन्ति धूमाद्राित्र, रात्रेरपक्षीयमाणपक्षं
अपक्षीयमाणपक्षाद्यान्षण्मासान्दक्षिणादित्य एति मासेभ्यः
पितृलोकं पितृलोकाच्चन्द्रं ते चन्द्रं प्राप्यान्नं
भवन्ति ताँस्तत्र देवा यथा सोमँ राजानमाप्यायस्व
अपक्षीयस्वेत्येवमेनाँस्तत्र भक्षयन्ति । तेषां यदा
तत्पर्यवैत्यथेममेवाऽऽकाश्चमभिनिष्मद्यन्ते आकाशाद्वायुं
वायोर्वृष्टिं वृष्टेः पृथिवीं ते पृथिवीं प्राप्यान्नं भवन्ति ते
पुनः पुरुषान्नौ ह्रयन्ते ततो योषान्नौ जायन्ते ते लोकान्त्रत्युथायिनस्त
एवमेवानुपरिवर्तन्तेऽथ य एतौ पन्थानौ न विदुस्ते कीटाः पतङ्गा
यदिदं दन्दशूकम् ॥ १६ ॥

इति द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥

#### अथ तृतीयं ब्राह्मणम् ।

#### मन्त्र १ [VI.iii.1]

स यः कामयते महत्प्राप्नुयामित्युद्गयन आपूर्यमाणपक्षस्य पुण्याहे द्वाद्शाहमुपसद्वती भूत्वौदुम्बरे कँसे चमसे वा सर्वौषधं फलानीति सम्भृत्य परिसमुद्ध परिलिप्याग्निमुपसमाधाय परिस्तीर्याऽऽवृताऽऽज्यँ सँस्कृत्य पुँसा नक्षत्रेण मन्थँ सन्नीय जुहोति । यावन्तो देवास्त्विय जातवेद्स्तिर्यञ्चो घ्रान्ति पुरुषस्य कामान् तेभ्योऽहं भागधेयं जुहोमि ते मा तृप्ताः सर्वैः कामैस्तर्पयन्तु स्वाहा । या तिरश्ची निपद्यतेऽहं विधरणी इति तां त्वा घृतस्य धारया यजे सँराधनीमहँ । स्वाहा ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [VI.iii.2]

ज्येष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । प्राणाय स्वाहा विसष्ठायै स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । वाचे स्वाहा प्रतिष्ठायै स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । चक्षुषे स्वाहा सम्पदे स्वाहेति अग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । श्रोत्राय स्वाहाऽऽयतनाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । मनसे स्वाहा प्रजात्यै स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । रेतसे स्वाहेति अग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [VI.iii.3]

अग्नयं स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । सोमाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । भृः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । भुवः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । स्वः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । भूभुवः स्वः स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । ब्रह्मणे स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । क्षत्राय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । भृताय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । भविष्यते स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । विश्वाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । सर्वाय स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति । प्रजापतये स्वाहेत्यग्नौ हुत्वा मन्थे सँस्रवमवनयति ॥ ३ ॥

मन्त्र ४ [VI.iii.4] अथैनमभिमृशति भ्रमद्सि ज्वलद्सि पूर्णमिस प्रस्तब्धमस्येकसभमिस हिङ्कृतमिस हिङ्कियमाणमस्युद्गीथमस्युद्गीयमानमिस श्रावितमिस प्रत्याश्रावितमस्यर्द्रे सन्दीप्तमिस विभूरिस प्रभूरस्यन्नमिस ज्योतिरसि निधनमिस संवर्गोऽसीति ॥ ४ ॥

मन्त्र ५ [VI.iii.5] अथैनमुद्यच्छत्यमँस्यामँ हि ते महि । स हि राजेशानोऽधिपतिः स माँ राजेशनोऽधिपतिं करोत्विति ॥ ५ ॥

मन्त्र ६ [VI.iii.6]
अथैनमाचामित तत्सिवतुर्वरेण्यम् । मधु वाता ऋतायते मधु
क्षरिन्ति सिन्धवः । माध्वीर्नः सन्त्वोषधीः । भूः स्वाहा । भर्गो
देवस्य धीमिह मधु नक्तमृतोषसो मधुमत्पार्थिवँ रजः । मधु
द्यौरस्तु नः पिता । भुवः स्वाहा । धियो यो नः प्रचोदयात् । मधुमान्नो
वनस्पतिर्मधुमाँ अस्तु सूर्यः । माध्वीर्गावो भवन्तु नः । स्वः
स्वाहेति । सर्वां च सावित्रीमन्वाह सर्वाश्च मधुमतीरहमेवेदँ
सर्वं भूयासम् । भूभुंवः स्वः स्वाहेत्यन्तत आचम्य पाणी प्रक्षाल्य

जघनेनािम्न प्राक्षिराः संविद्याति । प्रातरादित्यमुपितष्ठते दिशामेकपुण्डरीकमिस अहं मनुष्याणामेकपुण्डरीकं भूयासिमिति । यथेतमेत्य जघनेनािम्नमासीनो वँशं जपित ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [VI.iii.7]

तँ हैतमूद्दालक आरुणिर्वाजसनेयाय याज्ञवल्क्यायान्तेवासिन उत्तवोवाचापि य एनँ शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज् शुष्के स्थाणौ निषिश्चेत् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ७ ॥

#### मन्त्र ८ [VI.iii.8]

एतमु हैव वाजसनेयो याज्ञवल्क्यो मधुकाय पैक्ष्यायान्तेवासिन उत्तवोवाचापि य एनँ शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज् स्थाणौ निषिञ्चेत् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ८॥

#### मन्त्र ९ [VI.iii.9]

एतमु हैव मधुकः पैङ्माश्चलाय भागवित्तयेऽन्तेवासिन उत्तवोवाचापि य एनँ शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ९ ॥

#### मन्त्र १० [VI.iii.10]

एतमु हैव चूलो भागवित्तिर्जानकय आयस्थूणायान्तेवासिन उक्तवोवाचापि य एनँ शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज् यसेनम् शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेत् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ १० ॥

#### मन्त्र ११ [VI.iii.11]

एतमु हैव जानिकरयस्थूणः सत्यकामाय जाबालायान्तेवासिन उक्त्वोवाचापि य एनँ शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ११ ॥ मन्त्र १२ [VI.iii.12]

एतमु हैव सत्यकामो जाबालोऽन्तेवासिभ्य उत्तवोवाचापि य एनँ शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज् जायेरञ्छाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति । तमेतं नापुत्राय वाऽनन्तेवासिने वा ब्रूयात् ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [VI.iii.13]

चतुरौदुम्बरो भवत्यौदुम्बरः स्रुव औदुम्बरश्चमस औदुम्बर इध्म औदुम्बर्या उपमन्थन्यौ । दश ग्राम्याणि धान्यानि भवन्ति व्रीहियवास्तिलमाषा अणुप्रियङ्गवो गोधूमाश्च मसूराश्च खल्वाश्च खलकुलाश्च तान्पिष्टान्दधनि मधुनि घृत उपसिञ्चत्याज्यस्य जुहोति ॥ १३ ॥

इति तृतीयं ब्राह्मणम् ॥

अथ चतुर्थं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [VI.iv.1] एषां वै भूतानां पृथिवी रसः पृथिव्या आपोऽपामोषधय ओषधीनां पुष्पाणि पुष्पाणां फलानि फलानां पुरुषः पुरुषस्य रेतः ॥ १ ॥

मन्त्र २ [VI.iv.2] स ह प्रजापितरीक्षांचके हन्तास्मै प्रतिष्ठां कल्पयानीति स स्त्रियँ ससृजे । ताँ सृष्ट्वाऽध उपास्त तस्मात्स्त्रियमध उपासीत स एतं प्राञ्चं ग्रावाणमात्मन एव समुद्पारयत् तेनैनामभ्यसृजत् ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [VI.iv.3]

तस्या वेदिरुपस्थो लोमानि बर्हिश्चर्माधिषवणे समिद्धो मध्यतस्तौ मुष्कौ । स यावान्ह वै वाजपेयेन यजमानस्य लोको भवति तावानस्य लोको भवति य एवं विद्वानधोपहासं चरत्यासाँ स्त्रीणाँ सुकृतं वृङ्केऽथ य इदमविद्वानधोपहासं चरत्याऽस्य स्त्रियः सुकृतं वृङ्कते ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [VI.iv.4]

एतद्ध स्म वै तिद्वद्वानुद्दालक आरुणिराहैतद्ध स्म वै तिद्वद्वान्नाको मौद्गल्य आहैतद्ध स्म वै तिद्वद्वान् कुमारहारित आह एतद् ध स्म वै तद् विद्वान् कुमारहारितसाह बहवो मर्या ब्राह्मणायना निरिन्द्रिया विसुकृतोऽस्माल्लोकात्प्रयन्ति य इदमविद्वाँसोऽधोपहासं चरन्तीति । बहु वा इदँ सुप्तस्य वा जाग्रतो वा रेतः स्कन्दित ॥ ४ ॥

#### मन्त्र ५ [VI.iv.5]

तदिभमृशेदनु वा मन्त्रयेत यन्मेऽद्य रेतः पृथिवीमस्कान्त्सीद् यदोषधीरप्यसरद् यदपः । इदमहं तद्रेत आददे पुनर्मामैत्विन्द्रियं पुनस्तेजः पुनर्भगः । पुनरिप्तिधिष्णया यथास्थानं कल्पन्तामित्यनामिकाङ्गुष्ठाभ्यामादायान्तरेण स्तनौ वा भ्रुवौ वा निमृज्यात् ॥ ५ ॥

#### मन्त्र ६ [VI.iv.6]

अथ यद्युदक आत्मानं पश्येत् तदिभमन्त्रयेत मिय तेज इन्द्रियं यशो द्रविणँ सुकृतिमिति । श्रीर्ह वा एषा स्त्रीणां यन्मलोद्वासास्तस्मान्मलोद्वाससं यशस्विनीमभिक्रम्योपमन्त्रयेत ॥ ६ ॥

#### मन्त्र ७ [VI.iv.7]

सा चेदस्मै न दद्यात् काममेनामविकणीयात् सा चेदस्मै नैव दद्यात् काममेनां यष्ट्या वा पाणिना वोपहत्यातिकामेदिन्द्रियेण ते यशसा यश आदद इत्ययशा एव भवति ॥ ७ ॥

#### मन्त्र ८ [VI.iv.8]

सा चेदस्मै दद्यादिन्द्रियेण ते यशसा यश आद्धामीति यशस्विनावेव भवतः ॥ ८ ॥

#### मन्त्र ९ [VI.iv.9]

स यामिच्छेत् कामयेत मेति तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुखं सन्धायोपस्थमस्या अभिमृश्य जपेदङ्गादङ्गात्सम्भवसि हृद्याद्धिजायसे । स त्वमङ्गकषायोऽसि दिग्धविद्धमिव माद्येमामम्ं मयीति ॥ ९ ॥

#### मन्त्र १० [VI.iv.10]

अथ यामिच्छेन् न गर्भं दधीतेति तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुखँ सन्धायाभिप्राण्यापान्यादिन्द्रियेण ते रेतसा रेत आदद इत्यरेता एव भवति ॥ १० ॥

#### मन्त्र ११ [VI.iv.11]

अथ यामिच्छेद् दधीतेति तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुखँ सन्धायापान्याभिप्राण्यादिन्द्रियेण ते रेतसा रेत आद्धामीति गर्भिण्येव भवति ॥ ११ ॥

#### मन्त्र १२ [VI.iv.12]

अथ यस्य जायायै जारः स्यात् तं चेद् द्विष्यादामपात्रेऽग्निमुपसमाधाय प्रतिलोमँ शरबर्हिस्तीर्त्वा तस्मिन्नेताः शरभृष्टीः प्रतिलोमाः सर्पिषाऽक्ता जुहुयान् मम समिद्धेऽहौषीः प्राणापानौ त आद्देऽसाविति । मम समिद्धेऽहौषीः पुत्रपशूँस्त आद्दे ऽसाविति । मम समिद्धेऽहौषीरिष्टासुकृते त आद्देऽसाविति । मम समिद्धेऽहौषीराशापराकाशौ त आद्देऽसाविति । स वा एष निरिन्द्रियो विसुकृतोऽस्माल्लोकात्प्रैति यमेवंविद्वाह्मणः शपित । तस्मादेवंवित्छोत्रियस्य दारेण नोपहासमिच्छेदुत ह्येवंवित्परो भवति ॥ १२ ॥

मन्त्र १३ [VI.iv.13] अथ यस्य जायामार्तवं विन्देत् त्र्यहं कँसे न पिबेदहतवासा नैनां वृषलो न वृषल्युपहन्यात् अपहन्यात् त्रिरात्रान्त आप्नुत्य वीहीनवघातयेत् ॥ १३ ॥

मन्त्र १४ [VI.iv.14] स य इच्छेत् पुत्रो मे शुक्को जायेत वेदमनुब्रुवीत सर्वमायुरियादिति क्षीरौदनं पाचयित्वा सर्पिष्मन्तमश्लीयातामीश्वरौ जनयितवै ॥ १४ ॥

मन्त्र १५ [VI.iv.15] अथ य इच्छेत् पुत्रो मे कपिलः पिङ्गलो जायेत द्वौ वेदावनुब्रुवीत सर्वमायुरियादिति दध्योदनं पाचियत्वा सर्पिष्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनियतवै ॥ १५ ॥

मन्त्र १६ [VI.iv.16] अथ य इच्छेत् पुत्रो मे श्यामो लोहिताक्षो जायेत त्रीन्वेदाननुब्रुवीत सर्वमायुरियादित्युदौदनं पाचियत्वा सर्पिष्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनियतवै ॥ १६ ॥ मन्त्र १७ [VI.iv.17] अथ य इच्छेद् दुहिता मे पण्डिता जायेत सर्वमायुरियादिति तिलौदनं पाचियत्वा सर्पिष्मन्तमश्लीयातामीश्वरौ जनियतवै ॥ १७ ॥

मन्त्र १८ [VI.iv.18] अथ य इच्छेत् पुत्रो मे पण्डितो विगीतः समितिङ्गमः शुश्रूषितां वाचं भाषिता जायेत सर्वान्वेदाननुबुवीत सर्वमायुरियादिति माँसौदनं पाचियत्वा सर्पिष्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनियतवै । औक्षेण वाऽऽर्षभेण वा ॥ १८ ॥

मन्त्र १९ [VI.iv.19]
अथाभिप्रातरेव स्थालीपाकावृताऽऽज्यं चेष्टित्वा
स्थालीपाकस्योपघातं जुहोत्यग्नये स्वाहाऽनुमतये स्वाहा देवाय सिवत्रे
सत्यप्रसवाय स्वाहेति हुत्वोद्गृत्य प्राश्नाति । प्राश्चेतरस्याः
प्रयच्छिति । प्रक्षाल्य पाणी उदपात्रं पूरियत्वा तेनैनां
त्रिरभ्युक्षत्युत्तिष्ठातो विश्वावसोऽन्यामिच्छ प्रपूर्व्यां सं
जायां पत्या सहेति ॥ १९ ॥

मन्त्र २० [VI.iv.20] अथैनामभिपद्यतेऽमोऽहमस्मि सा त्वँ सा त्वमस्यमोऽहँ सामाहमस्मि ऋक्तवं द्यौरहं पृथिवी त्वम् । तावेहि सँरभावहै सह रेतो दधावहै पुँसे पुत्राय वित्तय इति ॥ २० ॥

मन्त्र २१ [VI.iv.21] अथास्या ऊरू विहापयित विजिहीथां द्यावापृथिवी इति । तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुखँ सन्धाय त्रिरेनामनुलोमामनुमार्ष्टि विष्णुर्योनिं कल्पयतु त्वष्टा रूपाणि पिँशतु आसिश्चतु प्रजापतिर्धाता गर्भं द्धातु ते । गर्भं धेहि सिनीवालि गर्भं धेहि पृथुष्टुके । गर्भं ते आश्विनौ देवावाधत्तां पुष्करस्रजौ ॥ २१ ॥

मन्त्र २२ [VI.iv.22]

हिरण्मयी अरणी याभ्यां निर्मन्थतामाश्विनौ तं ते गर्भं हवामहे दशमे मासि सूतये । यथाऽग्निगर्भा पृथिवी यथा द्यौरिन्द्रेण गर्भिणी वायुर्दिशां यथा गर्भ एवं गर्भं दधामि तेऽसाविति ॥ २२ ॥

मन्त्र २३ [VI.iv.23]

सोष्यन्तीमद्भिरभ्युक्षति यथा वायुः पुष्करिणीं सिमङ्गयित सर्वतः । एवा ते गर्भ एजतु सहावैतु जरायुणा । इन्द्रस्यायं व्रजः कृतः सार्गलः सपरिश्रयः । तमीन्द्र निर्जिहि गर्भेण सावराँ सहेति ॥ २३ ॥

मन्त्र २४ [VI.iv.24]

जातेऽग्निमुपसमाधायाङ्क आधाय कँसे पृषदाज्यँ सन्नीय पृषदाज्यस्योपघातं जुहोत्यिस्मिन्सहस्रं पुष्यासमेधमानः स्वे गृहे । अस्योपसन्द्यां मा च्छैत्सीत् प्रजया च पशुभिश्च स्वाहा । मिय प्राणाँस्त्विय मनसा जुहोमि स्वाहा । यत् कर्मणाऽत्यरीरिचं यद्वा न्यूनिमहाकरम् । अग्निष्टित्स्वष्टकृद्विद्वान् स्विष्टँ सुहुतं करोतु नः स्वाहेति ॥ २४ ॥

मन्त्र २५ [VI.iv.25]

अथास्य दक्षिणं कर्णमभिनिधाय वाग्वागिति त्रिरथ दिध मधु घृतँ सन्नीयानन्ति हितेन जातरूपेण प्राशयित । भूस्ते दधामि भुवस्ते दधामि स्वस्ते दधामि भूभुंवः स्वः सर्वं त्विय दधामीति ॥ २५ ॥ मन्त्र २६ [VI.iv.26] अथास्य नाम करोति वेदोऽसीति । तदस्यैतद्गृह्यमेव नाम भवति ॥ २६ ॥

मन्त्र २७ [VI.iv.27]

अथैनं मात्रे प्रदाय स्तनं प्रयच्छिति यस्ते स्तनः शशयो यो मयोभूर्यो रत्नधा वसुविद्यः सुदत्रो येन विश्वा पुष्यसि वार्याणि सरस्वित तिमह धातवे करिति ॥ २७ ॥

मन्त्र २८ [VI.iv.28]

अथास्य मातरमभिमन्त्रयते । इलाऽसि मैत्रावरुणी वीरे वीरमजीजनत् । सा त्वं वीरवती भव याऽस्मान्वीरवतोऽकरिदति । तं वा एतमाहुरतिपिता बताभूरतिपितामहो बताभूः । परमां बत काष्ठां प्रापयिच्छ्रया यशसा ब्रह्मवर्चसेन य एवंविदो ब्राह्मणस्य पुत्रो जायत इति ॥ २८ ॥

इति चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥

अथ पञ्चमं ब्राह्मणम् ।

मन्त्र १ [VI.v.1]

अथ वँशः । पौतिमाषीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात् कात्यायनीपुत्रो गौतमीपुत्राद् गौतमीपुत्रो भारद्वाजीपुत्राद् भारद्वाजीपुत्रः पाराशरीपुत्रात् पाराशरीपुत्र औपस्वस्तीपुत्रादौपस्वस्तीपुत्रः पाराशरीपुत्रात् पाराशरीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात् कात्यायनीपुत्रः कौशिकीपुत्रात् कौशिकीपुत्र आलम्बीपुत्राच्च वैयाघ्रपदीपुत्राच्च वैयाघ्रपदीपुत्रः काण्वीपुत्राच्च कापीपुत्राच्च कापीपुत्रः ॥ १ ॥

#### मन्त्र २ [VI.v.2]

आत्रेयीपुत्रादात्रेयीपुत्रो गौतमीपुत्राद् गौतमीपुत्रो भारद्वाजीपुत्राद् भारद्वाजीपुत्रः पाराश्ररीपुत्रात् पाराशरीपुत्रो वार्त्सीपुत्राद् वार्त्सीपुत्रः पाराशरीपुत्रोत् पाराशरीपुत्रोत् वार्कारुणीपुत्राद् वार्कारुणीपुत्रोत् वार्कारुणीपुत्राद् वार्कारुणीपुत्राद् वार्कारुणीपुत्राद् वार्कारुणीपुत्र आर्तभागीपुत्रादार्तभागीपुत्रः शौङ्गीपुत्राः साङ्कृतीपुत्र आलम्बीपुत्रादालम्बीपुत्राः साङ्कृतीपुत्र आलम्बीपुत्रादालम्बीपुत्रां जायन्तीपुत्राज् आलम्बीपुत्रों माण्डूकीपुत्रां माण्डूकीपुत्रां माण्डूकीपुत्रां माण्डूकीपुत्रां साण्ड्कीपुत्रां शाण्डिलीपुत्रां साण्डिकीपुत्रां शाण्डिलीपुत्रां कौञ्चिकीपुत्रों भालुकीपुत्राद् भालुकीपुत्रः कौञ्चिकीपुत्रां कौञ्चिकीपुत्रों वैदभृतीपुत्राद् वेदभृतीपुत्रः कार्शकेयीपुत्रात् कार्शकेयीपुत्रः प्राचीनयोगीपुत्रात् प्राचीनयोगीपुत्रः साञ्जीवीपुत्रात् साञ्जीवीपुत्रः प्राश्नीपुत्रात् प्रासीसनः प्राश्नीपुत्र आसुरायणादासुरायण आसुरेरासुरिः ॥ २ ॥

#### मन्त्र ३ [VI.v.3]

याज्ञवल्काद् याज्ञवल्का ऊद्दालकादूदालकोऽरुणाद्रुण उपवेशेरुपवेशिः कुश्रेः कुश्रिर्वाजश्रवसो वाजश्रवा जीह्वावतो बाध्योगाज् जीह्वावान्बाध्योगोऽसिताद्वार्षगणाद्दसितो वार्षगणो हरितात्कश्यपाद् हरितः कश्यपः शिल्पात्कश्यपाच्छिल्पः कश्यपः कश्यपान्नेध्रुवेः कश्यपो नैध्रुविर्वाचो वागम्भिण्याः अम्भिण्यादित्यादादित्यानीमानि शुक्कानि यजूषि वाजसनेयेन याज्ञवल्क्येनाऽऽख्ययन्ते ॥ ३ ॥

#### मन्त्र ४ [VI.v.4]

समानमा साञ्जीवीपुत्रात् सञ्जिवीपुत्रो माण्डूकायनेर्माण्डूकायनिर्माण्डव्यान् माण्डव्यः कौत्सात् कौत्सो माहित्थेर्माहित्थिर्वामकक्षायणाद् वामकक्षायणः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यो वात्स्याद् वात्स्यः कुश्रेः कुश्रिर्यज्ञवचसो राजस्तम्बायनाद् यज्ञवचा राजस्तम्बायनस्तुरात्कावषेयात् तुरः कावषेयः प्रजापतेः प्रजापतिर्बह्मणो ब्रह्म स्वयम्भु । ब्रह्मणे

नमः ॥ ४ ॥

इति पञ्चमं ब्राह्मणम् ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि षष्ठोऽध्यायः ॥

इति वाजसनेयके बृहदारण्यकोपनिषत्समाप्ता ॥



AGNI, THE ANCIENT GOD OF FIRE

Fire burns up our corpse, and dissolves the life-breath into the Immortal Wind.

Tibetan Painting, ca. 1400-1499, Private Collection @ Himalayan Art Resources

#### Śānti-Mantra Prayer for Peace

ॐ पूर्णमदः पूर्णिमदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविशष्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः

oṃ pūrṇam adaḥ pūrṇam idaṃ pūrṇat pūrṇam udacyate pūrṇasya pūrṇam ādāya pūrṇam evāvaśiṣyate oṃ śāntiḥ śāntiḥ

That [Absolute Reality] is perfect, this [relative reality] is perfect. From the perfect the perfect arises. Taking the perfect away from the perfect the perfect alone remains.

Peace, Peace, Peace

## PRAYER to GODDESS SARASVATĪ to INCREASE our INTELLIGENCE



 $GODDESS\ SARASVAT\overline{I}, THE\ SANSKRIT\ LANGUAGE\ PERSONIFIED$ 

Ancient Nepali Painting of Goddess Sarasvatī © Himalayan Art Resources

### PRAYER to GODDESS SARASVATĪ to INCREASE our INTELLIGENCE

ॐ नमस्ते शारदे देवि काश्मीरपुरवासिनि । त्वामहं प्रार्थये नित्यं विद्यादानं च देहि मे ॥

om namaste śārade devi kāśmīra-pura-vāsini | tvām aham prārthaye nityam vidyā-dānam ca dehi me ||

Om Obeisance to you, O Goddess Śāradā, You who are like the Full-Moon in Autumn, You who dwell in the Region of Kaśmīr! I ever beseech you: Grant me the gift of knowledge!

